
Développer les compétences
philosophiques et citoyennes dans

mon cours

EPC



Introduction

Rappel du prescrit

Mise en place du cadre légal
Le décret du 22 octobre 2015 réorganise l’enseignement de la philosophie et de la citoyenneté dans
l’ensemble de l’enseignement obligatoire en Fédération Wallonie‑Bruxelles. Le législateur a
manifesté la volonté de placer l'EPC au cœur des objectifs éducatifs de l'enseignement obligatoire
en FWB, de la 1  primaire à la fin du secondaire, avec une entrée en vigueur progressive : 2016 pour
le primaire et 2017 pour le secondaire. 

re

Une mission prioritaire de l’enseignement obligatoire
Ce même décret inscrit formellement l’éducation à la philosophie et à la citoyenneté parmi les
missions prioritaires de l’enseignement fondamental et secondaire, en complétant le décret 
« Missions » de 1997. Cette inscription lui confère un rôle institutionnel central dans la formation
des élèves. 

Une réponse aux enjeux d’une société en transformation
La société évolue rapidement et devient de plus en plus complexe. Face à ces défis, l’école doit offrir
à chaque élève un bagage commun, cohérent et ambitieux. Les nouveaux référentiels du tronc
commun — dont celui de l’Éducation à la Philosophie et à la Citoyenneté — actualisent les contenus
d’apprentissage, tant disciplinaires que transversaux, afin de préparer les élèves à comprendre et
affronter les enjeux contemporains. 

Les compétences philosophiques et citoyennes prescrites
Le référentiel d’EPC impose le développement de diverses compétences philosophiques, comme
la capacité à identifier, illustrer, clarifier et interroger des notions fondamentales. Ces compétences
permettent aux élèves de développer un esprit critique, de prendre du recul, d’écouter les autres et
d’accueillir des points de vue différents.
Il prescrit également l’acquisition de compétences citoyennes : analyser des enjeux sociaux,
comprendre les institutions démocratiques et exercer une réflexion éthique pour éclairer leurs
choix et leurs actions.

Une contribution à la formation transversale du tronc commun
Ensemble, ces compétences nourrissent des aptitudes transversales essentielles, permettant aux
élèves de trouver leur place dans la société et de s’y épanouir. Elles s’articulent avec les visées de
toutes les disciplines scolaires et se rattachent directement aux domaines transversaux 6, 7 et 8
du tronc commun, auxquels chaque discipline contribue. Cette dimension transversale constitue
donc une obligation structurelle pour tout l’enseignement obligatoire.

Référentiel EPC, FWB, 2022.



Choix du réseau

Notre réseau a fait le choix délibéré de ne pas créer un cours séparé, mais d’intégrer l’EPC de
manière transversale, à travers les différentes disciplines et le projet éducatif de l’école.
Ce choix repose sur une conception pédagogique forte : la transversalité est déjà inhérente aux
compétences philosophiques et citoyennes. Il s’appuie également sur un projet éducatif enraciné
dans une vision chrétienne de la personne et dans une pédagogie valorisant le dialogue, la
réflexion personnelle, la responsabilité, l’ouverture à l’autre, la formation intégrale de la personne.

L’EPC constitue une opportunité de renforcer cette posture éducative : elle favorise une démarche
où les élèves interrogent leurs représentations, apprennent à écouter, à accueillir la complexité et à
penser par eux‑mêmes. Elle  s’enracine dans la vie quotidienne de la classe et dans les situations
éducatives vécues avec les élèves.

L’EPC vise à développer une compréhension des enjeux de la citoyenneté et une capacité
de réflexion critique sur ceux-ci. Il s’agit d’amener les élèves, tout au long de leur parcours
scolaire, à interroger, construire et reconstruire des savoirs, des règles ou des pratiques. 

Comme réflexivité critique, la philosophie apprend à comprendre la pluralité des
logiques, des normes d’action et des valeurs dont l’humanité est porteuse ; elle
contribue également à construire des outils conceptuels et des attitudes pour juger et
décider en autonomie, en étant capable de mettre à distance ses propres évidences, ses
propres catégories et façons de penser. En prenant en compte les apports des autres
disciplines scientifiques, la réflexion philosophique contribue à la formation de citoyens
ouverts et autonomes. La philosophie requiert un ensemble d’habiletés pour lesquelles les
enfants possèdent certes des dispositions mais dont ils ne peuvent acquérir les
compétences spécifiques que grâce à un enseignement. (référentiel EPC, FWB, 2022, p. 18)

Les compétences EPC du Tronc commun posent les fondations : initiation, structuration de la
pensée, premières responsabilités citoyennes, compréhension de soi, des autres et du monde.

Les compétences terminales EPC, plus complexes et plus exigeantes, définissent le niveau
d’aboutissement attendu en fin de secondaire, où l’élève doit être capable d’argumenter, d’exercer
un jugement critique élaboré, de comprendre les enjeux démocratiques et éthiques, et de prendre
part à la vie citoyenne en adulte autonome.

L’EPC : des compétences du Tronc commun aux compétences terminales 



Visées et compétences EPC

Pour rencontrer ces objectifs généraux, les cours disciplinaires veillent à intégrer des dispositifs
pédagogiques dans lesquels l’apprentissage de démarches mentales invite les élèves à 

construire une pensée autonome et critique ;
se connaitre et s’ouvrir à l’autre ;
construire une citoyenneté dans l’égalité en dignité et en droits ;
s’engager dans la vie sociale et l’espace démocratique. 

L’objectif étant de traduire ces quatre visées à travers le développement de huit compétences
philosophiques et citoyennes , détaillées dans l’illustration ci-dessous :1

Quatre visées pour huit compétences

 Pour une définition de chacune des compétences, cf. annexe1



Les attendus d’apprentissage

Compétences Attendus de la S1 à la S3

C1
Élaborer un

questionnement*
philosophique.

S1
S2
S3

 Formuler une question qui exprime un doute face aux évidences et aux certitudes. 

C2 Assurer la cohérence
de sa pensée.

S1
S2

Construire un raisonnement logique et
identifier des erreurs de
raisonnement. 

S3
Construire un raisonnement
logique et repérer des pièges du
discours. 

C3  Prendre position de
manière argumentée.

S1
S2

Justifier une position sur des questions
de type philosophique liées à la
citoyenneté.

S3

Justifier et nuancer une position
sur des questions de type
philosophique liées à la
citoyenneté et à réinterroger sa
position initiale. 

C4
Développer son

autonomie affective.
S1
S2 

Questionner et se questionner sur les
affects pour décider librement. 

 
S3

Réfléchir sur les affects pour
décider librement.

C5
S’ouvrir à la pluralité*

des cultures et des
convictions.

S1
 
 

Interroger la pluralité des valeurs et des
règles.

S2
S3

Interroger les normes qui
permettent la pluralité des
valeurs.

C6
Comprendre les
principes de la
démocratie*.

S1
 S2

Questionner ce qui caractérise les
démocraties.

S3
Questionner ce qui distingue les
démocraties des régimes
autoritaires. 

C7
S’exercer au processus

démocratique.
S1
 S2

Nourrir le débat dans le cadre
collectivement établi.

S3
Débattre dans le cadre
collectivement établi. 

C8 S’inscrire dans la vie
sociale et politique.

S1
 S2

Imaginer une possibilité d’action et de
coopération.

S3
Imaginer des possibilités
d’action de coopération et
évaluer leur réalisme. 

Le tableau ci-dessous présente la progression donnée par le référentiel d’EPC . Il montre les
attendus pour chacune des 8 compétences. Les éléments mis en gras mettent en évidence
l’aspect spiralaire des apprentissages par la complexification de la tâche ou l’ajout d’un attendu.

2

La démarche philosophique nécessite de transmettre les savoirs de manière active : ce sont
les élèves qui les questionnent, discutent et les construisent progressivement. Ils ne se
contentent pas d’apprendre des définitions ou des faits, mais ils sont amenés à réfléchir,
débattre, comparer, remettre en question ensemble ce qu’ils apprennent pour mieux le
comprendre. 
De son côté, l’enseignant veille à équilibrer les dispositifs pédagogiques (comme le débat,
l’analyse d’un texte et de son support, la réflexion critique) avec des contenus solides (des
savoirs précis, des textes, des documents culturels ou institutionnels). Il veille aussi à varier les
supports pour enrichir les discussions (textes littéraires, extraits de lois, œuvres d’art). 

 cf. pages 6, 59-63, 65-70, 72-76 du référentiel EPC (FWB, 2022).2



Les démarches mentales

 

 FWB, Référentiel EPC (2020), p. 22.3

Les apprentissages de l’EPC commencent dès la 1 primaire.re 

Les savoirs du référentiel d’EPC correspondent aux 4 démarches mentales  à enseigner. 3

Ces démarches mentales sont combinées dans une logique de complexification : l’élève apprend
d’abord à identifier et exemplifier un concept. Il va ensuite apprendre à le questionner et à l’expliciter
pour enfin être capable de conceptualiser et de problématiser.

Concrètement, les activités d’apprentissage amènent l’élève, en fonction de l’année dans laquelle il
se trouve, à mobiliser des démarches mentales pour appréhender des concepts philosophiques et
citoyens.

Identifier - Exemplifier

Questionner - expliciter

Conceptualiser - problématiser

P1

S6

Identifier : caractériser le concept sur base d’éléments
de compréhension (les attributs), d’exemples et de
contre-exemples, et établir des rapprochements entre
les caractéristiques identifiées.

Exemplifier : illustrer le concept en fournissant des
exemples contextualisés (situations, éléments
concrets, vécus...) qui rencontrent au moins une des
caractéristiques essentielles du concept
travaillé.

Questionner : s’interroger sur la signification d’un
concept abordé et sur le contexte dans lequel il
évolue (dimension culturelle des savoirs : origine,
connotations...).

Expliciter : formuler un premier degré de
généralisation du concept qui ira en se
complexifiant.
Par le questionnement, identification progressive
des caractéristiques qui renvoient à des situations,
des personnes et des objets concrets dans un
contexte déterminé.

Conceptualiser : déterminer la signification d’un
concept, en rechercher les caractéristiques
essentielles, le comparer, voire le distinguer d’un
autre concept proche ou communément associé
(ex. : démocratie-autoritarisme, émotion-
sentiment, valeur-norme, opinion-argument…).

Problématiser : formuler la problématique traitée,
questionner les concepts et la relation entre les
concepts, pour aller au-delà des évidences, faire
apparaitre des tensions, des contradictions, des
liens…



Cette partie a pour objectifs de : 
1.  décrire la posture de l’enseignant ;
2.  définir les étapes qui composent un débat de type philosophique.

La mise en œuvre d’une démarche de type philosophique avec les élèves s’appuie sur les 4 axes
suivants :

Pour l’enseignant, l’enjeu est d’apprendre aux élèves à ne pas confondre le débat
philosophique avec le débat d’opinions. (Cazenave, 2018)

Mise en œuvre d’un débat de type philosophique

Dans un monde saturé d’informations, de fake news et de discours rapides, le débat de type
philosophique est un outil pédagogique puissant qui apprend aux élèves à penser et à argumenter
ensemble. 
Il offre un espace propice au développement d’attitudes (écoute, respect de la parole d’autrui...)  et
de compétences socio-émotionnelles (empathie, régulation de ses émotions, confiance en soi...) en
abordant des questions existentielles ou fondamentales pour nos sociétés.



L’enseignant
peut prendre des notes discrètes pour analyser les dynamiques du groupe ;
propose une mise en commun ou une synthèse après le débat, pour en tirer des
apprentissages.

Garant du
cadre

Guide dans
les échanges

Soutien
méthodologique

Observateur
réflexif

Quelle posture adopter pour faire émerger les idées et aider
les élèves à penser par eux-mêmes ?

Garant du cadre

L’enseignant 
établit et rappelle les règles du débat : respect, écoute, droit à la parole, non-jugement ;
veille à préserver un climat bienveillant, propice à l’expression libre et à la pensée critique ;
intervient en cas de tensions ou de propos discriminants, avec fermeté et pédagogie.

Guide dans les échanges

L’enseignant 
peut clarifier des concepts ou aider à la reformulation des idées mais, il ne prend pas
position dans le débat ; posture de « non sachant » (pas de transmission autoritaire du
savoir) ;
valorise toutes les contributions, même celles qui sont maladroites ou incomplètes
(bienveillance) ;
encourage la diversité des points de vue, sans chercher à conclure ou à trancher (écoute) ;
guide sans imposer ses idées ;
favorise la prise de parole de tous les élèves, en veillant à une répartition équitable ;
stimule la réflexion par des questions ouvertes, une reformulation, des questions de relance.

Pour mener un débat de type philosophique en classe, l’enseignant est invité à adopter une
posture spécifique :

Soutien méthodologique

L’enseignant aide les élèves à
poser le questionnement pour remettre en cause les certitudes ;
reformuler les idées pour plus de clarté ;
argumenter-contre argumenter sur base d’exemples et de contre-exemples à vérifier.

Observateur réflexif



Quelles sont les étapes du débat à visée philosophique ?

Un débat de type philosophique se déroule en différents temps. Si certaines étapes peuvent être
menées individuellement (par exemple, la lecture du texte de départ ou la recherche de valeurs sous-
jacentes à l’histoire), la plus-value pédagogique et éducative de l’activité se situe au niveau
collectif.

Ainsi, par exemple,
l’analyse d’un texte en sous-groupes stimule les échanges et soutient la compréhension et
l’interprétation d’un contenu complexe ; 
la coconstruction des règles du débat implique les élèves dans le déroulement de l’activité et les
responsabilise ; 
la confrontation des points de vue développe une écoute active, soutient la capacité de l’élève à se
décentrer ; 
l’évaluation de la coopération favorise un feedback constructif entre pairs ;
...

Compréhension
Interprétation
Appréciation

Réaction

Problématisation
(formulation de questions 

de type philosophique liées à
la citoyenneté)

Choix de la question de départ 
(question ouverte)

Cadre du débat

Débat collectif
(attribution de rôles)

Synthèse et
retour réflexif

+ Prolongement
éventuel

Exemple : Les étapes du débat à visée philosophique en lien avec le cours de français 

Question existentielle qui doit permettre un
débat contradictoire, avec la formulation
d’avis divergents, qui ne peut aboutir à une
seule réponse. (Cazenave, 2018)

Situation de départ
(réception d’un texte)



Des pistes d’organisation

Puisque le principe même du débat de type philosophique est de réfléchir et d’avancer
ensemble, l’attribution de rôles spécifiques participe aussi à responsabiliser les élèves et à les
rendre actifs dans le processus. 
Exemples de rôles :  

1) Les élèves se mettent en demi-cercle pour pouvoir lire ce qui est noté au tableau.
Les observateurs s’installent légèrement en retrait.

2) L’enseignant guide la séance : il fait circuler la parole et agit en facilitateur ; il note
les idées clés au tableau ; il garantit le respect du cadre.

3) La parole circule à l’aide d’un bâton de parole (ou autre objet symbolique) : l’élève
ne parle que lorsqu’il a reçu le bâton de parole de la part de l’élève qui en est
responsable.

4) Les élèves observateurs, qui notent les exemples et les contre-exemples, sont
placés derrière les élèves qui débattent pour ne pas interférer.

5) L’enseignant (et/ou un élève) synthétiseur note au tableau les idées clés.

6) L’enseignant s’assure que chaque élève ait le temps de noter son retour réflexif.

Exemples de modalités pratiques à prévoir

Exemples de rôles à attribuer

Animateur
Reformulateur

Observateur

Synthétiseur

Reformule la parole
d’un élève pour
s’assurer de la bonne
compréhension.

S’assure du bon respect
du cadre : respect et
écoute mutuelle.
Distribue la parole en
veillant à ce que tous
les élèves s’expriment.
Note les idées clés au
tableau.

Garant du cadre

Enseignant

Elève

Elèves

Elève

Elève

Distribue le bâton de
parole.
S’assure que les élèves
ne s’interrompent pas
et qu’ils se parlent avec
respect.

Notent les arguments et
les contre-arguments (on
peut diviser les
observateurs en 2
groupes).
Observent la manière
dont se déroule la
discussion.

Fait le résumé des
échanges sur base de
ce qui a été dit et sur ce
que l’enseignant a noté
au tableau.

Suggestion méthodo : inverser les
rôles et demander à un élève de
prendre le rôle de l’enseignant.
Observer ce qui se passe, réguler
et s’assurer que les règles du débat
sont respectées et que les concepts
sont assimilés. 



L’art de poser des questions

Baliser une problématique

Rechercher un exemple

Il n’est pas simple de rester neutre. Pour éviter de guider la réflexion des élèves à travers le
prisme de ses propres schémas mentaux, il est préférable de préparer à l’avance un ensemble
de questions en lien avec le texte, le concept proposé. 

Les points de vigilance dans cette étape préparatoire : 

La question soulève-t-elle un dilemme ?
       Ex. : doit-on (toujours) dire la vérité ?

La question contient-elle des présupposés ? 
       Sur quoi faudrait-il d'abord se mettre d'accord avant d'envisager cette question ? Qu'est-ce 
       que cela suppose d'interroger préalablement ?
        Ex. : pourquoi dire « toujours » ? la vérité est-elle nécessairement le vrai ? y a-t-il une différence entre « dire la 
        vérité » et « être dans la vérité » ?

La question interroge-t-elle une dimension philosophique ou citoyenne ?
       Se demander quelle est la portée existentielle de cette question : interroger les causes, les 
       mécanismes, le contexte, l'expérience personnelle… ? 
       Ex. : pour vivre ensemble, il vaut mieux être dans le vrai que de dire la vérité.

La question permet-elle de partir d’une situation réelle ou imaginaire ?
        Ex. : un élève a triché et l’enseignant ne s’en est pas rendu compte. Doit-il dire la vérité ?

Les questions proposées pour élargir le débat sont-elles en lien avec la question de départ ?
Toujours travailler les liens entre les questions que l'on pose à partir de la question initiale
pour ne pas perdre de vue la problématique qu'on veut travailler. 

Des questions à poser en fonction de l’objectif visé : 

Voici des exemples de questions à poser aux élèves, selon l’objectif recherché, qui permettent
d’opérationnaliser les processus du référentiel : 

Dans cette situation, est-ce que quelque chose t'étonne, te surprend (dans ce
texte, dans cette image, dans ce qui vient d’être dit) ? 
Qu’est-ce qui est important (dans…) ? 
Vois-tu un problème/une difficulté (dans…) ou pas ? 
As-tu une question ? 
Que pouvons-nous remettre en question ?

Peux-tu donner un exemple de ce que tu affirmes ?  
Cet exemple est-il approprié selon toi ?  
As-tu déjà vécu ce genre de situation ? Peux-tu en donner un exemple ? 
… 

Donner un exemple consiste à trouver un cas particulier, une situation, qui
pourrait illustrer une règle, une loi, un principe général. Il peut être vu,
senti, entendu, vécu. 



Rechercher un contre-exemple

Peux-tu trouver une situation contraire ?  
Ce contre-exemple est-il approprié selon toi ?  
Rend-il nécessairement caduque l’affirmation qui a été défendue plus tôt ?  
Que devons-nous penser d'une affirmation si nous n'arrivons pas à trouver de
contre-exemples qui permettent de la contredire ?  
… 

Faire des liens

Quels liens peut-on faire entre ces idées ?  
Peut-on affirmer ceci en même temps que cela ?  
Y aurait-il une (des) alternative(s) ?
...

Envisager les conséquences

Quelles pourraient être les conséquences d’une pensée unique ?  
Quelles sont les conséquences pour… quand on agit de telle manière ? 
…

Argumenter
Evaluer son jugement

Est-ce vrai ou vraisemblable ?  
Est-ce certain ou probable ?  
Pourquoi est-ce vrai selon toi ?  
Sur quoi te bases-tu pour affirmer cela ?  
Cette raison est-elle suffisante pour affirmer ce que tu dis ? 
Est-elle une « preuve » ? Pourquoi ?  
Cette raison/ ce critère est-elle(il) objective(if), fiable, solide ? Pourquoi ?  
...

Donner une conséquence est ce qui suit une action, ce qu’un fait
entraine, ce qui découle d’un principe. La conséquence est exprimée par
des mots comme « ainsi, dès lors, donc... ».

Objecter (nuancer)

Qui n’est pas d’accord avec cette idée ? Pourquoi ? 
Qui peut la contester ?  
Y a-t-il des situations où cette idée n’est pas vraie/juste ?  
...

Définir

Quelles caractéristiques peux-tu donner à ce mot ?
Dans quelles expressions emploie-t-on ce mot ?  
Dans ces différentes expressions, ce mot veut-il dire la même chose ?  
Si une chose est …, quelles sont ses principales caractéristiques ?  
...

Reformuler - résumer - clarifier

Comment pourrais-tu expliquer autrement ?  
Comment dire la même chose avec tes propres mots ?  
Comment dire en une phrase ?  
Comment dire plus clairement ?  
...

Reformuler, c’est dire en des mots semblables les propos de l’un ou
l’autre afin de vérifier s’il a bien voulu dire ceci, si on a bien saisi la
subtilité/l’essentiel d’un propos. 



Généraliser 

Quelle idée générale peux-tu tirer de cet exemple ?  
Quelles seraient les situations pour lesquelles on pourrait dire qu’on est dans
le vrai/qu’on n’y est pas ?  
...

Comparer - distinguer

Quel pourrait être l’antonyme de ce mot ?  
Quels rapports entretiennent ces deux mots ?  
En quoi se ressemblent-ils ?  
En quoi diffèrent-ils ?  
Quelles ressemblances/différences dégagerais-tu entre ces deux
situations/exemples ?  
...

Déduire - induire

Si nous disons que nous sommes dans le vrai dans ce cas, pouvons-nous dire
que nous sommes également dans le vrai dans cet autre cas ?  
Avons-nous suffisamment de cas pour tirer cette conclusion ?  
Ces exemples nous permettent-ils d'affirmer avec certitude que « Tous les …
sont … » ? Pourquoi ?  
...

Analyser d’un point de vue
esthétique

Pourquoi peux-tu dire que c’est une belle chose pour toi ? 
Qu’est-ce qui te fait dire que cela est beau ?
… 

Identifier le contexte général, c’est donner la situation à l’intérieur de
laquelle s’insère un événement, une opinion, une action, une raison. 

Analyser d’un point de vue
éthique

Qu’est-ce qui te fait dire que cela est juste selon toi ?
...

Analyser d’un point de vue
émotionnel

Quelle émotion ce message suscite-t-il chez toi ?
Nos émotions sont-elles (toujours) dépendantes de ce qui se passe ?  
Les émotions des autres nous influencent-elles ? Si oui, en quoi ?
« Tout au fond de soi », c’est où ? 
...

Analyser d’un point de vue...



Étape Description Liens EPC

1. Situation
déclenchante

Observation / lecture / analyse
de support stimulant la pensée
critique

Identifier et exemplifier un
concept

2. Problématisation
Formulation d’une question
ouverte et existentielle à visée
philosophique

C1 : élaborer un
questionnement
philosophique

3. Débat structuré
Débat collectif avec rôles définis
(animateur, observateur, garant
du cadre…)

C3 : prise de position 
C7 : processus démocratique

4. Synthèse réflexive
Retour sur sa pensée
avant/après débat, identification
des apports

C4 : autonomie affective 
C2 : cohérence de la pensée

5. Réinvestissement
Création ou production (orale/
écrite) intégrant les
apprentissages du débat

C8 : engagement social et
démocratique

Canevas pour construire des situations d’apprentissage
Débat-Philo structurant les compétences EPC dans toutes les

disciplines

Amener les élèves à développer des habiletés de pensée (questionner, conceptualiser, problématiser)
à travers un débat structuré, sur des objets issus de n’importe quelle discipline du tronc commun.

Objectif d’apprentissage transversal

Étapes du canevas

Dispositifs et outils

Rôles d’élèves : animer, « reformuler », observer, synthétiser
Grilles d’observation
Carnets de réflexion
Tableau ou support numérique de synthèse
...

C1 : Élaborer un questionnement philosophique 
C2 : Assurer la cohérence de sa pensée 
C3 : Prendre position de manière argumentée
C4 : Développer son autonomie affective 
C5 : S’ouvrir à la pluralité des cultures et des convictions
C7 : S’exercer au processus démocratique 
C8 : S’inscrire dans la vie sociale et politique 

Compétences EPC mobilisées



Phase Activité

1. Identifier &
exemplifier

Identifier les caractéristiques d’un concept, illustrer par
des exemples

2. Questionner &
expliciter

Questionner les évidences, expliciter les significations,
les contextes

3. Conceptualiser Comparer, structurer, distinguer des concepts proches

4. Problématiser
Formuler des tensions, contradictions, enjeux pour
débat ou création

Démarche EPC intégrée dans un projet disciplinaire

Faire émerger des concepts et développer la pensée critique via une démarche réflexive
applicable dans toute situation d’apprentissage.

Objectif d’apprentissage transversal

Cycle en 4 phases

Supports et outils
Textes, images, vidéos, données ou objets d’étude selon la discipline
Carte mentale / ligne du temps / schémas conceptuels
Journal de bord
Activité collective ou individuelle (écrit, oral, numérique)
...

Approche spiralaire : du simple au complexe.

4 visées fondamentales : penser de façon critique, se connaitre, vivre ensemble, s’engager.

Concepts transversaux proposés par le référentiel : responsabilité, liberté, justice, pluralité,
respect, etc.

Ancrage référentiel EPC



Exemples de situations d’apprentissage

Déroulé :
1) Lecture à voix haute de la nouvelle
 
2) Retours sur la compréhension et l’interprétation du texte

Que raconte cette histoire ?
Qui est le narrateur ? quel âge avait-il au moment des faits qu’il raconte ?
Comment qualifieriez-vous la relation qu’il a avec son père ?
Que sont les « gros mots » ? 
Pourquoi le père les appelle-t-il ainsi ?
Que lui apprend sa mère ? 
À votre avis, qu’est-il arrivé à son père ?

 
3) Problématisation
 Réfléchir au choix et à l’impact des mots dans notre vie quotidienne.
 
Activité 1 : 

Noter au tableau les mots suivants : vérité, responsabilité, liberté, mensonge, promesse, respect.
Quels mots vous semblent les plus forts ? Si vous deviez classer ces mots du plus « faible » au
plus « fort », comment les organiseriez-vous ? Pourquoi ?
Choisissez un mot et dessinez-le en fonction du poids que vous lui accordez (léger, lourd,
fragile, solide…).

 
Activité 2 : 

Réflexion collective.
Si quelqu’un vous blesse et vous dit ensuite « C’est une blague ! C’était pour rire ! » ou qu’un
adulte vous dit : « Tu es responsable maintenant ! »

Que vous dites-vous ? 
Les mots sont-ils légers ou lourds ? 
Ces mots peuvent-ils changer quelque chose ? 
Est-ce qu’ils engagent la personne qui les dit et la personne qui les reçoit ?

Activité 3 : 

Rédaction d’une question de départ.

Un exemple en Français 
Mener un débat de type philosophique à partir de la nouvelle 

Les gros mots de Jean-Noël Blanc (éditions Thierry Magnier)

Rédigeons des questions qui nous invitent à réfléchir sur le poids des mots dans notre vie.
Complétez

Pourquoi… ?
Est-ce que… ?
Les mots… ?
Peut-on… ?



4) Choix de la question de départ et préparation du débat

5) Débat
    Modalités pratiques : 

1.Se mettre en cercle, rappeler ou présenter les règles du débat (cf. les règles de la délibération
en annexe), distribuer une grille d’observation aux observateurs (des observateurs pour un côté
et des observateurs pour le côté opposé), démarrer avec le bâton de parole.

2.Mener le débat.
3.Formuler la synthèse des échanges, avec l’aide des observateurs.
4.Garder des traces dans un cahier des apprentissages.

6) Temps de synthèse
1. Individuellement, donner un temps à chacun pour qu’il puisse réfléchir à sa prise de position

avant et après le débat : 
       Qu’as-tu appris ?
    

 

    2. Individuellement et/ou collectivement : 
Dans quelle situation de votre vie accorderez-vous une importance au choix des mots que
vous utiliserez ?
Ce débat vous a-t-il aidé à mieux comprendre le texte ?

7) Réinvestissement éventuel dans une production écrite ou orale
     Exemple : Rédaction d’une lettre ou d’un courriel pour sensibiliser les jeunes au choix et à 
     l’usage des mots dans la communication.

Mon avis avant le débat Mon avis après le débat

Des exemples de questions à visée philosophique :
Pourquoi certains mots font-ils plus mal que des gestes ? 
Est-ce qu’un mot peut changer une vie ? 
Peut-on tout dire ? 
Les mots ont-ils toujours le même poids selon qui les dit ?
Les mots peuvent-ils blesser autant qu’un coup ?
Est-ce qu’un mot peut réparer une erreur ?
Est-ce qu’on est responsable de tout ce qu’on dit ?
Peut-on dire n’importe quoi si c’est pour rire ?
Est-ce que les promesses doivent toujours être tenues ?
Est-ce que les mots ont le même poids pour tout le monde ?



Bien que j’aie aujourd’hui près de soixante-dix ans, et que cette conversation avec mon père ait eu
lieu alors que j’achevais ma première année à l’école primaire, je crois n’avoir jamais oublié un seul
détail de cette soirée. C'était au mois de juin, peut-être une heure après le souper, dans le salon de
notre grande maison familiale. Je ne sais pas où était ma mère. Mon père était assis dans son
fauteuil habituel, il avait un journal ouvert sur les genoux et il ne lisait pas.

Je ne jouais pas non plus. J’observais les moustiques. Ils entraient par la fenêtre ouverte sur le jardin,
ils venaient tourner autour du grand lustre et je me rappelle très bien que je guettais le moment où
ils se brûleraient les ailes sur la lampe, dans un petit grésillement que j’avais appris à reconnaitre.

Mon père fumait la pipe pour les éloigner. J'entendais ses dents racler sur le tuyau et ce n’était pas
un bruit agréable. La radio diffusait en sourdine des airs d’une musique classique triste et
ennuyeuse, comme chaque soir depuis des mois.

- Méfie-toi des gros mots, me dit-il soudain.

Nous étions seuls dans la pièce et j’aimais beaucoup les gros mots.

- Comme merde ? dis-je en faisant un effort. Et putain ?

C’était la première fois que j’employais des mots pareils à la maison. Si ma mère m’avait entendu, elle
m’aurait frotté la bouche avec du sable.

- Je parle de mots qui sont trop lourds pour les hommes. Vérité par exemple. Ou responsabilité.
J’étais assez âgé pour avoir déjà entendu ces mots et je savais parfaitement qu’il ne s’agissait pas de
gros mots. Je le fis remarquer à mon père.

- Ce sont pourtant des gros mots, dit-il. Quand on les prononce en pensant qu’ils sont importants, il
faut aller jusqu’au bout. On n’a pas le choix. Il faut que les actes suivent les mots, tu comprends ?

Sa voix embarrassée, pleine de précautions et de silences, comme s’il avait eu peur de ses propres
expressions.
(...) 

Nouvelle est issue du recueil de Blanc, J.-N. (2004). Couper court. Editions Thierry Magnier, pp.153-158.

Extrait du texte Les gros mots de Jean-Noël Blanc 



Annexes

Quelles sont les activités dans mon cours qui apprennent aux élèves à... ?

C1 : élaborer un
questionnement
philosophique

C2 : Assurer la
cohérence de sa pensée

C3 : Prendre position de
manière argumentée

Identifier une question philosophique,
chercher des exemples et des contre-
exemples, les expliciter (S1) pour
conceptualiser (S2).

Formuler et organiser les idées de
manière cohérente.
Repérer les stéréotypes, les préjugés, les
erreurs de raisonnement.
Illustrer ses arguments par des exemples.
Identifier le statut de l’énonciateur et
évaluer les procédés pour influencer son
destinataire.

Prendre position.
Nuancer son propos.
Prendre en compte des points de vue
différents que le sien.
Utiliser le langage argumentatif : usage
des connecteurs, les verbes d’opinion...

En bref

En bref

En bref

Ex. : réagir à une question vive ; défendre une position grâce à
un jeu de rôle ; comparer des opinions divergentes pour
construire la sienne...

Ex. : réaliser une carte mentale pour structurer les idées
exprimées dans un texte ; repérer la thèse, les arguments et les
exemples et pouvoir en formuler à son tour en utilisant des
connecteurs adaptés ; reformuler les idées essentielles sans les
déformer.

Ex. : organiser et mener un débat philosophique à partir de la
lecture d’un texte.

Dresser un état des lieux des compétences travaillées



Ex. : Lire/écouter un texte et traiter des questions relatives à
l’appréciation personnelle autour de valeurs véhiculées par le
texte. Faire échanger les élèves dans une approche respectueuse
des propos d’autrui ; faire réfléchir les élèves à l’usage de normes
linguistiques issues de différents pays ; lire des textes littéraires
d’autres cultures traitant d’une même thématique/d’un même
genre et échanger sur les préjugés possibles.

Ex. : exprimer les émotions ressenties lors de la réception d’un
texte ; mener une discussion collective autour de notions telles
que la peur, la justice, la liberté, chercher des pistes de solution
pour résoudre un conflit dans un travail de groupe...

C4 : Développer son
autonomie affective

C5 : S’ouvrir à la pluralité
des cultures et des
convictions

C6 : Comprendre les
principes de la
démocratie

Réfléchir sur ses émotions et sur celles
des autres.
Apprendre à se connaitre : ses forces
et ses limites pour progresser.
Savoir exprimer ses limites et respecter
celles des autres.
Reconnaitre les besoins et les désirs
des autres pour interagir.

Expliciter les convergences et les
divergences entre ses valeurs
culturelles et celles d’autrui.
Identifier et expliciter des normes
utilisées dans un contexte spécifique.
Découvrir la diversité de pratiques
culturelles et convictionnelles.

Identifier les fondamentaux de la
démocratie.
Comprendre le fonctionnement des
institutions démocratiques.
Reconnaitre les droits et les devoirs du
citoyen dans une société démocratique.
Développer une pensée critique face
aux enjeux démocratiques actuels.

En bref

En bref

En bref

Ex. : organiser et préparer l’élection des délégués de classe ;
discuter d’un sujet d’actualité en lien avec un principe
démocratique (S2)...

Quelles sont les activités dans mon cours qui apprennent aux élèves à...?



C7 : S’exercer au
processus démocratique

C8 : S’inscrire dans la vie
sociale et démocratique

En bref

En bref

Apprendre à délibérer collectivement
Apprendre à respecter un point de vue
autre que le sien
Elaborer et respecter des règles
communes en tenant compte des
opinions de chacun
Evaluer le processus de discussion et de
prise de décision pour l’améliorer

Ex. : rédiger une charte des règles de la classe ; planifier et évaluer
la coopération dans un travail de groupe, mener un débat...

Ex. : réaliser une affiche de sensibilisation ; rencontrer un
auteur engagé ; lire/écouter des textes explicatifs sur des
enjeux actuels et chercher/proposer des pistes d’action...

Comprendre les enjeux de la vie en
société
Reconnaitre les interdépendances entre
les individus et les groupes
Participer à un projet citoyen concret
Développer une conscience sociale et
écologique
S’engager dans un projet collectif

Quelles sont les activités dans mon cours qui apprennent aux élèves à...?



le beau,      le bon,      le juste,      le bien,     le vrai
 
stéréotypes, préjugés
 
opinion, argument

entraide, coopération
 
utopies, alternatives
 
responsabilisation

règles, lois, normes
 
processus de décision

Les concepts à travailler avec les élèves (Tronc commun)

C2 : Assurer la cohérence
de sa pensée

émotion, sentiment
 
refus
 
intimité

besoins, désirs, envie
 
identité de genre, orientation sexuelle

C4 : Développer son
autonomie affective

règles, lois, normes
 
culture, multiculturalisme
 
pluralité
 
sphère privée, publique
 
croyance, religion

C5 : S’ouvrir à la pluralité
des cultures et des
convictions

C6 : Comprendre les
principes de la
démocratie

autoritarisme, démocratie
 
liberté, égalité des droits
 
équité-égalité
 
pouvoir, autorité
 
légalité-légitimité
 
justice 

C7 : S’exercer au
processus démocratique

C8 : S’inscrire dans la vie
sociale et démocratique

Les concepts sur lesquels portent les activités d’apprentissage pour que
les élèves soient capables, selon l’année dans laquelle ils se trouvent, de
les identifier-exemplifier, de les questionner-expliciter, de les
conceptualiser puis problématiser.

identification & exemplification

questionnement & explicitation

conceptualisation & problématisation



Un exemple de règles à construire avec les élèves



Définition des 4 visées  du référentiel de l’EPC4

Construire une pensée autonome et critique

L’éducation à la philosophie et à la citoyenneté (EPC) doit permettre aux élèves de questionner
ce qui leur semble évident, ainsi que de se poser des questions de sens et/ou de société. Ce
questionnement les conduira à élaborer progressivement une pensée autonome, argumentée et
cohérente. À travers la réflexion critique, ils apprendront à prendre position sur une série de
questions liées à la philosophie et à la citoyenneté.
 
Se connaitre et s’ouvrir à l’autre

Vivre ensemble dans le respect suppose le développement de la connaissance et de l’estime de
soi, afin de favoriser l’ouverture à l’autre et l’empathie par le décentrement et la discussion. Au
travers de la reconnaissance de la diversité des valeurs, des normes, des convictions et des
cultures, les élèves apprendront à élargir leur propre perspective, à s’ouvrir à la différence et à
s’enrichir mutuellement. 
 
Construire une citoyenneté dans l’égalité en dignité et en droits

L’EPC entend favoriser la capacité de vivre ensemble dans une société démocratique et
interculturelle. À cette fin, chaque élève doit être en mesure d’identifier les valeurs, les règles, les
principes, les droits et les devoirs inhérents à toute société démocratique. Il prendra conscience
de ses propres droits comme de la nécessité de respecter ceux des autres. Chaque élève aura
l’occasion de se rendre compte que la démocratie est « vivante », qu’elle est en construction
permanente et qu’elle ne peut être réduite à une simple définition ou à un caractère univoque. 
 
S’engager dans la vie sociale et l’espace démocratique

L’EPC doit permettre à chaque élève de participer activement au processus démocratique ainsi
que de s’inscrire dans la vie sociale et politique. À cette fin, les élèves seront outillés pour pouvoir
prendre position, notamment par le débat collectif, sur diverses questions de société. Les élèves
intègreront l’importance de débattre de l’intérêt général et d’y contribuer par des actions
collectives (coopération).
Ils s’informeront également en vue de questionner des sujets d’actualité ou d’évaluer l’impact de
leurs gestes quotidiens. Enfin, en fonction de l’âge des élèves et en lien avec les opportunités
offertes par l’actualité, les enseignants veilleront, lorsque c’est pertinent, à saisir les occasions
d’articuler les savoirs, savoir-faire ou compétences avec un questionnement portant sur les
niveaux de pouvoir et sur les institutions politiques (communes, Communautés, Régions, État
fédéral, Union européenne) afin d’en réaliser une première approche avec les élèves et de leur en
fournir progressivement des clés de compréhension.

FWB (2020) Référentiel EPC, p. 193.4 



Bibliographie
Cazenave, C. (2008). Le débat philosophique à l’école : un changement de posture pour l’élève.
Carrefours de l’éducation, (25), 43–54.

Fédération Wallonie-Bruxelles(2022). Référentiel Education à la philosophie et à la citoyenneté.
Bruxelles.

Pastorini, Ch. pour le réseau Canopé (2025). Présentation générale des ateliers à visée
philosophique. https://cdn.reseau-canope.fr/archivage/valid/contenus-associes-fiche-
pedagogique---mener-un-atelier-a-visee-philosophique-N-26391-51659.pdf, consulté le 25
octobre 2025.

Renard, Ch. Philosopher avec des enfants : premiers repères - CanoTech, consulté le 1  octobre
2025.

er

Tozzi, M., Chirouter, E. & Pettier, J.-Ch. (2023). Fiche sur la justice. Centre international
PhiloJeunes. Le matériel pédagogique - Centre International PhiloJeunes, consulté le 13 octobre
2025.

Tozzi, M. (2001). Animer une discussion à visée philosophique en classe.
https://07.snuipp.fr/IMG/pdf/1_tozzi_animer_une_dvp_en_classe.pdf, consulté le 15 décembre
2025.

Ressources

https://diotime.lafabriquephilosophique.be/

www.ateliersdephilosophiepourenfants.com

Aux éditions NATHAN, la collection “Les vrais sages sont des rebelles” (BD) :

Pastorini, C. (2021). Les vrais sages sont des rebelles : ils ont révolutionné notre façon
de penser, ils ont encore des choses à nous dire (Perceval Barrier, Ill., préface de
Charles Pépin). Nathan.
Pastorini, C., & Barrier, P. (2023). Les vrais sages disent non ! : 45 philosophes nous
invitent à lutter contre les préjugés, les dogmes et les idées reçues. Nathan.

Tozzi, M. (2006). Débattre à partir des mythes à l’école et ailleurs. Lyon : Chronique
sociale.

https://www.canotech.fr/a/39858/philosopher-avec-des-enfants-premiers-reperes
https://www.canotech.fr/a/39858/philosopher-avec-des-enfants-premiers-reperes

