
A propos du rire (contraction / essai)

        Vous résumerez le texte suivant en 190 mots ± 10 %

Au cours des siècles,  trois  grandes idées sur  la  nature de l’humour se sont  succédées :  
l’humour de supériorité, l’humour de soulagement et l’humour d’incongruité. L’expression humour 
de supériorité est attribuée à Thomas Hobbes pour lequel faire rire est la marque d’une supériorité 
qui confère « une soudaine gloire » au plaisantin (Barthes, 2002). L’humour de soulagement a été  
analysé par Freud à propos des mots d’esprits et des plaisanteries : rire est l’effet d’une énergie 
nerveuse, une soupape de sécurité, soudainement libérée, un défoulement qui donne du plaisir, alors 
que le déclencheur n’est peut-être pas agréable. Enfin, théorie la plus influente de notre époque (cité 
par Dormann et Biddle, 2009), l’humour proviendrait de l’effet de surprise ou d’une juxtaposition 
inattendue provoquant un sentiment d’incongruité. Il est rarement souligné qu’en fait, ces trois cas 
de figures se complètent puisque l’humour de supériorité est lié au social (les rapports sociaux entre 
les  locuteurs),  l’humour  de  soulagement  aux  émotions  (on  réagit  par  le  rire  à  des  émotions 
complexes) et l’incongruité a rapport au cognitif (c’est la connaissance du monde qui fait sentir les 
décalages incongrus). Ces théories donnent aussi une clé quant aux mécanismes humoristiques, en 
ce  que  l’incongruité  serait  le  stimulus,  la  supériorité  la  relation  entre  les  deux  parties,  et  le 
soulagement,  l’un  des  effets  possibles  sur  l’auditeur  (Dormann et  Biddle,  2009).  Sur  ces  trois 
fonctions de l’humour se greffe une dimension éthique : jusqu’où la plaisanterie peut-elle aller à 
une époque et dans un contexte donnés lorsqu’il s’agit de race, de sexe ou de religion, c’est-à-dire 
de choses sérieuses et potentiellement litigieuses (Raskin, 2008).
[…]

Si l’on considère qu’une pièce de théâtre est un microcosme de la société, la notion que 
l’humour a partie liée avec la vie sociale est centrale. Il a souvent été dit que l’humour était un 
régulateur  des  humeurs  destiné  à  désamorcer  les  conflits,  ou  encore  une  façon de  remettre  en 
question nos vaches sacrées. Mais ce parti pris de positivité (Ionesco, 1962) 3 ne donne pas une idée 
exacte  de  la  fonction  sociale  de  l’humour  car  c’est  ne  pas  tenir  compte  de  l’impact  social, 
émotionnel,  cognitif  ou éthique de  l’humour,  explique Michael  Billig,  auteur  d’un essai  sur  la 
critique sociale de l’humour. Ainsi Henri Bergson, l’auteur le plus cité dans les recherches sur le  
rire, s’est attaché à montrer la « raideur » du comique (Dormann et Biddle, 2009), c’est-à-dire la  
drôlerie des écarts de comportements par rapport à la norme. A l’encontre de cette analyse, Michael 
Billig  et  d’autres  suggèrent  que  le  comique,  qu’il  soit  de  supériorité,  de  soulagement  ou 
d’incongruité, serait destiné à faire rentrer les gens dans le moule social : ce serait même une forme 
de coercition, ou pour employer un terme cher à Foucault  et  aux penseurs de la modernité,  de 
discipline (Bergson (1959 [1900]).4 Freud, déjà, nous mettait en garde contre l’impact de l’humour 
sur le groupe : l’humour permet de contourner les bienséances en révélant les tabous, mais sans 
jamais les remettre en question ;  les lapsus et  autre jeux d’esprit  confirment donc le statu quo 
(Billig, 2005 : 2). Un courant d’analyses de l’humour, la théorie du conflit, va encore plus loin :  
l’humour ne serait rien d’autre qu’une façon d’attaquer et de se défendre (Kuipers, 2008 : 368)

Ainsi,  influencé  par  Hans  Speier  (2000),  Charles  Grüner  (1997)  considère  l’agression 
comme une composante essentielle de l’humour ; un conflit et une tension se résolvent brusquement 

5

10

15

20

25

30

35



dans le rire, et il y a forcément un vainqueur et un vaincu, c’est-à-dire que tout le monde ne rit pas.  
Ni la victime de l’humour, ni les gens qui s’identifient avec cette victime ne rient (Grüner, 1997 :  
s.p.).  Véronique Sternberg-Greiner  dans  son livre  Le Comique affirme que,  si  le  rire  peut  être 
l’expression  de  l’allégresse,  de  l’énergie  vitale,  c’est  aussi  l’expression  «  d’une  tendance 
destructive,  tournant  en  dérision  le  beau  et  le  bien,  visant  à  la  destruction  symbolique,  à 
l’humiliation de l’objet du rire » (Sternberg-Greiner, 2003 : 35). Pourtant cette représentation de 
l’humour comme forme d’agression n’est que rarement explorée, peut-être parce que, en sus du 
parti pris de prendre l’humour à la légère, l’humour serait par nature controversé (selon les paroles 
de  Billig)  (2005  :  8)  et  qu’il  est  difficile  de  séparer  le  rire  des  pleurs.  Telle  était  d’ailleurs 
l’ambivalence notée par Ionesco à propos de la Cantatrice chauve :

Le rire n’est que l’aboutissement d’un drame, qu’on voit, sur scène, ou qu’on ne voit  
pas quand il s’agit d’une pièce comique, mais alors il est sous-entendu, et le rire  
vient comme une libération : on rit pour ne pas pleurer. (Ionesco, 1962 : 98)

[…]

Hélène Jaccomard, « L’humour comme arme : Le cas du Dieu du carnage de Yasmina Reza » in 
French Cultural Studies 27/2, 2016

40

45

50


