10

15

20

25

30

35

A propos du rire (contraction / essai)

Vous résumerez le texte suivant en 190 mots + 10 %

Au cours des siecles, trois grandes idées sur la nature de I’humour se sont succédées :
I’humour de supériorité, I’humour de soulagement et I’humour d’incongruité. L’expression humour
de supériorité est attribuée a Thomas Hobbes pour lequel faire rire est la marque d’une supériorité
qui confere « une soudaine gloire » au plaisantin (Barthes, 2002). L’humour de soulagement a été
analysé par Freud a propos des mots d’esprits et des plaisanteries : rire est ’effet d’une énergie
nerveuse, une soupape de sécurité, soudainement libérée, un défoulement qui donne du plaisir, alors
que le déclencheur n’est peut-étre pas agréable. Enfin, théorie la plus influente de notre époque (cité
par Dormann et Biddle, 2009), I’humour proviendrait de I’effet de surprise ou d’une juxtaposition
inattendue provoquant un sentiment d’incongruité. Il est rarement souligné qu’en fait, ces trois cas
de figures se complétent puisque I’humour de supériorité est lié au social (les rapports sociaux entre
les locuteurs), I’humour de soulagement aux émotions (on réagit par le rire a des émotions
complexes) et I’incongruité a rapport au cognitif (c’est la connaissance du monde qui fait sentir les
décalages incongrus). Ces théories donnent aussi une clé quant aux mécanismes humoristiques, en
ce que l’incongruité serait le stimulus, la supériorité la relation entre les deux parties, et le
soulagement, 1’un des effets possibles sur I’auditeur (Dormann et Biddle, 2009). Sur ces trois
fonctions de I’humour se greffe une dimension éthique : jusqu’ou la plaisanterie peut-elle aller a
une époque et dans un contexte donnés lorsqu’il s’agit de race, de sexe ou de religion, c’est-a-dire
de choses sérieuses et potentiellement litigieuses (Raskin, 2008).

[...]

Si I’on considere qu’une piece de théatre est un microcosme de la société, la notion que
I’humour a partie liée avec la vie sociale est centrale. Il a souvent été dit que I’humour était un
régulateur des humeurs destiné a désamorcer les conflits, ou encore une facon de remettre en
question nos vaches sacrées. Mais ce parti pris de positivité (Ionesco, 1962) 3 ne donne pas une idée
exacte de la fonction sociale de I’humour car c’est ne pas tenir compte de I’impact social,
émotionnel, cognitif ou éthique de ’humour, explique Michael Billig, auteur d’un essai sur la
critique sociale de I’humour. Ainsi Henri Bergson, I’auteur le plus cité dans les recherches sur le
rire, s’est attaché a montrer la « raideur » du comique (Dormann et Biddle, 2009), c’est-a-dire la
drolerie des écarts de comportements par rapport a la norme. A I’encontre de cette analyse, Michael
Billig et d’autres suggerent que le comique, qu’il soit de supériorité, de soulagement ou
d’incongruité, serait destiné a faire rentrer les gens dans le moule social : ce serait méme une forme
de coercition, ou pour employer un terme cher a Foucault et aux penseurs de la modernité, de
discipline (Bergson (1959 [1900]).4 Freud, déja, nous mettait en garde contre I’impact de I’humour
sur le groupe : I’humour permet de contourner les bienséances en révélant les tabous, mais sans
jamais les remettre en question ; les lapsus et autre jeux d’esprit confirment donc le statu quo
(Billig, 2005 : 2). Un courant d’analyses de I’humour, la théorie du conflit, va encore plus loin :
I’humour ne serait rien d’autre qu’une facon d’attaquer et de se défendre (Kuipers, 2008 : 368)

Ainsi, influencé par Hans Speier (2000), Charles Griiner (1997) considére 1’agression
comme une composante essentielle de I’humour ; un conflit et une tension se résolvent brusquement



40

45

50

dans le rire, et il y a forcément un vainqueur et un vaincu, c’est-a-dire que tout le monde ne rit pas.
Ni la victime de 1I’humour, ni les gens qui s’identifient avec cette victime ne rient (Griiner, 1997 :
s.p.). Véronique Sternberg-Greiner dans son livre Le Comique affirme que, si le rire peut étre
I’expression de I’allégresse, de 1’énergie vitale, c’est aussi 1’expression « d’une tendance
destructive, tournant en dérision le beau et le bien, visant a la destruction symbolique, a
I’humiliation de 1’objet du rire » (Sternberg-Greiner, 2003 : 35). Pourtant cette représentation de
I’humour comme forme d’agression n’est que rarement explorée, peut-étre parce que, en sus du
parti pris de prendre I’humour a la 1égeére, I’humour serait par nature controversé (selon les paroles
de Billig) (2005 : 8) et qu’il est difficile de séparer le rire des pleurs. Telle était d’ailleurs
I’ambivalence notée par Ionesco a propos de la Cantatrice chauve :

Le rire n’est que I’aboutissement d’un drame, qu’on voit, sur scene, ou qu’on ne voit
pas quand il s’agit d’une piece comique, mais alors il est sous-entendu, et le rire
vient comme une libération : on rit pour ne pas pleurer. (Ionesco, 1962 : 98)

[...]

Héléne Jaccomard, « L’humour comme arme : Le cas du Dieu du carnage de Yasmina Reza » in
French Cultural Studies 27/2, 2016



