Atelier Sciences Po: nature et culture

Cours

Premiére partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident
I. La naissance du concept de nature: la physis grecque
A. Chez les Présocratiques (Vle-Ve siécle av. J.-C.)
B. Le tournant platonicien et aristotélicien
Il. La rupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin
A. Changement de paradigme
B. Conséquences
lll. La révolution moderne: maitrise et domination
A. La rupture cartésienne (XVlle siécle)
B. La révolution scientifique
C. Les Lumiéres : entre domination et remise en cause
IV. XIXe siécle: industrialisation et romantisme
A. Le triomphe technique et I'exploitation
B. la réaction romantique
V. XXe siécle: crises et remises en question
A. La prise de conscience écologique
B. Critiques philosophiques du dualisme
C. L'Anthropocene
I. Le parcours de Philippe Descola
Il. La composition du monde des Achuar
lll. Généralisations

© © © 00O O O o ;r MDDNDND

N U U
W NN DN O O O

118



Premiére partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident

Introduction:
le mot nature porte beaucoup de sens différents mais I'on va s’intéresser a deux sens assez proches et tous
les deux opposés a l'idée de culture, d’humain (raison)

1. la nature (le naturel) est ce qui constitue I'étre profond, I'identité fondamentale de quelque chose (la
nature du triangle, il est de nature violente, chassez le naturel...) et ce sens peut-étre élargi a l'idée
d’'une puissance qui fait naitre les choses, qui organise et impose les lois du monde. (la nature fait
bien les choses, on ne peut rien contre les lois de la nature).

2. la nature comme I'ensemble des éléments non humains qui constituent 'environnement dans lequel
évolue I'étre humain. (la nature sauvage, jaime me promener dans la nature)

On va s'intéresser a I'histoire de cette notion en survolant rapidement les principaux philosophes qui ont
construit ce concept. Dans un deuxiéme cours on verra, avec Philippe Descola, que cette fagon d’envisager
le non-humain n’est qu’une conception du monde parmi d’autres.

On verra donc aujourd’hui:
Aristote pose nature/culture, Descartes radicalise, Heidegger critique, Descola déconstruit complétement
(prochain cours)

I. La naissance du concept de nature: la physis grecque
A. Chez les Présocratiques (Vle-Ve siécle av. J.-C.)

Chez les présocratiques, le mot désigne a la fois :
- I'ensemble de ce qui est (le cosmos, la réalité dans sa totalité),
- et le principe interne qui fait que les choses existent, apparaissent et se transforment.

L'étude de la physis est la naissance de la philosophie comme enquéte rationnelle sur le monde, en rupture
avec les explications mythiques.

Par exemple pour Empédocle d’Agrigente (Ve s. av. J.-C.), la physis est la combinaison des quatre racines
(eau, air, feu, terre), mues par deux forces : Philia (amour, union) et Neikos (haine, séparation).

Chez les présocratiques, la physis est le principe premier qui explique la réalité :
- chez Héraclite — un devenir,
- chez Parménide — I'Etre immuable,
- chez Empédocle — un jeu d’éléments et de forces,
- chez Anaximandre — l'infini indéterminé.

Point clé : Pas encore de séparation radicale entre 'hnomme et la nature. L'homme participe de la physis, il
est traversé par les mémes forces cosmiques.

B. Le tournant platonicien et aristotélicien
Platon : début d'une hiérarchisation caverne.

e Monde sensible (nature = reflet) vs Monde intelligible (Idées = origine)
e La nature est une copie imparfaite du monde des Idées

2/18



e Premiére dévalorisation relative de la nature
Aristote : classification et finalité

Aristote fut a bonne école : celle de sa famille, celle de Platon, la sienne enfin. Lorsqu’il nait en 384
avant notre ére a Stagire (I'actuelle Stavros), petite cité du nord de la Gréce a quelques encablures du Mont
Athos, son pére est I'héritier d’'une prestigieuse lignée de médecins. On ne sait si cet environnement
explique l'intense curiosité dont il témoignera pour toutes les choses du vivant, mais on peut I'imaginer. A 17
ans, il rejoint Athénes qui est alors la capitale intellectuelle du monde méditerranéen et intégre I’Académie
de Platon. Pendant deux décennies, il va tout y apprendre des savoirs et de la culture de son temps, depuis
les théories des premiers philosophes grecs jusqu’a la dialectique socratique. Pendant quelques années, il
devient le précepteur du fils du roi de Macédoine, le futur Alexandre le Grand. Puis il revient a Athénes en
335 et fonde sa propre école, le Lycée, du nom d’'une gymnase ou il réunissait ses éléves.

Aristote n’est évidemment pas le premier a vouloir percer les mystéres de la nature. Les mythologies
les plus anciennes, dont Homére fut le poéte, avaient placé les hommes dans la main capricieuse des
dieux. Puis les philosophes présocratiques (Héraclite, Empédocle, Démocrite...) s’étaient employés a
rationnaliser cette pensée magique. Mais Aristote juge leur démarche inachevée. A ses yeux, ils n’ont pas
su concevoir la multiplicité et l'articulation des causes qui expliquent la nature de chaque chose, en
particulier des étres vivants. Quant a la démarche socratique, il 'écarte en quelques lignes : "Du temps de
Socrate, écrit-il, les recherches sur la nature cessérent et c’est vers la vertu utile et la politique que se
tournérent ceux qui faisaient de la philosophie". En clair, Socrate a pensé 'homme et Platon la cité. Lui veut
penser la nature. Et la penser de fagon scientifique. Impossible, soutenait Platon, tant les réalités naturelles
sont mouvantes, hasardeuses et non démontrables, contrairement a la science des sciences, les
mathématiques.

A ses yeux, il n'y a pas de dieu créateur. L'univers est fini, fixé une fois pour toute. La Terre en est le
centre, autour de laquelle tourne la ronde éternelle des corps célestes. Puis il distingue deux mondes. Celui
qui est au-dessus de l'orbite de la lune, le monde supralunaire, fait d’'une matiére spécifique et immuable.
Dans le monde sublunaire, la planéte terre pour aller vite, 'observation sensible permet la démarche
scientifique et en trace le programme. Aristote est trés clair : "Au sujet des substances périssables au
contraire, plantes et animaux, nous nous trouvons en meilleure situation pour les connaitre puisque nous
vivons avec elles. Il nous reste a parler de la nature vivante, sans laisser de c6té aucun détail, ou bas, ou
relevé. Entrons sans dégolt dans I'étude de chaque espéce animale, en chacune, il y a de la nature et de la
beauté". Et il y entre avec jubilation. Non seulement I'observation minutieuse et la perception des faits est
un plaisir revendiqué, mais, dit-il, "c’est une joie plus grande encore de saisir 'enchainement des causes”,
c’est-a-dire la finalité qui régit la constitution d’un étre vivant. Totalement nouveau, ce travail d’observation
est impressionnant. Aristote va répertorier plus de 500 animaux, dont une cinquantaine ont fait I'objet d’'une
dissection, comme le dauphin ou l'oursin. Aristote admet que le monde vivant n’est pas parfait. Mais il
considére, selon sa formule, que "la nature réalise toujours le meilleur", c’est-a-dire qu’elle dote chaque
espéce des moyens de se nourrir, de se défendre et de se reproduire. Donc de perdurer.

Ce travail d’étude lui permet de développer une théorie de la nature.

La nature comme principe interne de mouvement

Pour Aristote, la nature (physis) se définit fondamentalement comme un principe interne de mouvement
et de repos. Les étres naturels possédent en eux-mémes la source de leur propre transformation et
développement. Par exemple, une graine devient arbre non par une intervention extérieure, mais parce
qu'elle porte en elle le principe de cette actualisation. Cette conception s'oppose aux objets artificiels
(comme un lit ou une table) qui ne possédent pas en eux-mémes le principe de leur fabrication.

La téléologie naturelle

3/18



La nature aristotélicienne est profondément téléologique : chaque étre naturel tend vers une fin (telos)
qui lui est propre. Le gland tend a devenir chéne, I'embryon tend vers sa forme adulte. Cette finalité n'est
pas consciente mais inscrite dans la nature méme de chaque chose. Tout dans la nature agit "en vue de
quelque chose", selon un ordre rationnel immanent. De plus cette finalité n’est pas transcendante mais
immanente, au coeur de chaque étre vivant. La nature ne vise pas un but au-dela d'elle-méme, mais
I'épanouissement de chaque forme selon sa propre perfection.

La place ambigué de I'humain

Aristote pose une double appartenance de I'étre humain :

D'un c6té, 'humain est pleinement un étre naturel : il nait, croit, se reproduit et meurt selon les lois de la
nature. Son corps et ses fonctions vitales (nutrition, sensation) relévent de I'ordre naturel.

D'un autre cbté, I'humain se distingue par la raison (logos) et la capacité de délibération. Cette
dimension rationnelle lui permet de :

- Créer des obijets artificiels (la techné)

- Organiser la vie sociale et politique

- Agir selon des choix délibérés plutdét que par simple instinct

La distinction nature/humain

Cette dualité fonde chez Aristote la distinction entre ce qui reléve de la nature et ce qui reléve de
I'action humaine délibérée. L'humain peut modifier la nature, la cultiver, la transformer par son art et sa
technique. Cependant, Aristote considére que méme cette capacité technique est en quelque sorte
"naturelle" a I'humain : c'est sa nature propre d'étre un "animal rationnel" et un "animal politique".

La particularité humaine n'est donc pas une sortie totale de la nature, mais plutét une nature spécifique
qui inclut la capacité de transcender partiellement les déterminations naturelles immédiates par I'exercice de
la raison et de la liberté.

La distinction aristotélicienne entre physis et nomos

La distinction entre physis (nature) et nomos (loi, convention) est centrale dans la pensée grecque et
traverse I'ceuvre d'Aristote, bien qu'elle ait été particulierement débattue par les sophistes avant lui.

Contrairement aux sophistes qui opposaient radicalement ces deux ordres, Aristote développe une
position plus subtile :

Pour Aristote, I'numain est par nature un "animal politique" (zoon politikon). Cela signifie que la vie en
société et I'établissement de lois ne sont pas contre nature, mais accomplissent au contraire la nature
humaine. Le nomos n'est donc pas purement artificiel : il actualise une potentialité naturelle de I'espéce
humaine.

La nature comme ensemble d'étres dotés d'un principe interne de mouvement
Echelle des étres : végétal — animal — homme (doté de raison)

L'homme = "animal politique" (zoon politikon), défini par la culture (la cité)
Distinction mais continuité : physis (nature) vs nomos (loi, culture)

4/18



Il. Larupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin

A. Changement de paradigme

La nature n'est plus divine en elle-méme (désacralisation) puisqu'elle est création de Dieu, distincte du
Créateur. Elle est bonne en elle-méme, car « Dieu vit que cela était bon » (Genése) aprés chaque étape
de la création, elle refléte son ordre et sa sagesse.

Geneése 1, 28 : "Soumettez la terre" - 'hnomme a regu un mandat de domination. ’homme a une part de
divin (“faisons ’homme a notre image”) que les non-humains n’ont pas.

B. Conséquences
La nature devient un livre a déchiffrer (Dieu y a inscrit ses signes)
Hiérarchie ontologique : Dieu — Homme (a@me immortelle) — Nature
L'homme est dans la nature mais n'en est pas totalement

Saint Thomas d'Aquin : 'hnomme participe a deux ordres (naturel et surnaturel)

Il. La révolution moderne: maitrise et domination

A. La rupture cartésienne (XVlle siécle)

Descartes et le dualisme

https://www.les-philosophes.fr/auteur-descartes.html

Descartes est un philosophe frangais du 17e siecle (1596-1650), ainsi qu’'un mathématicien et un physicien.
Né a La Haye, ville rebaptisée Descartes en 1961, il étudie a Poitiers, puis part vivre a Paris. Il voyage en
Hollande, en Allemagne... et s’engage dans I'armée du Duc de Baviére. Ses réflexions, ainsi que trois
songes effectués a Neubourg 'amenent a revenir a la vie civile et il rédige entre autres le Discours de la
Méthode, les Méditations métaphysiques dans lesquelles il cherche une vérité certaine.

Dans un premier temps, la pensée cartésienne se construit comme une rupture avec la tradition
aristotélicienne et scolastique. Descartes refuse d’attribuer a la nature une finalité interne ou une force
mystérieuse qui orienterait ses phénoménes. Au contraire, il définit le monde matériel comme une vaste
étendue soumise aux lois du mouvement. La nature, pour lui, est un mécanisme : elle fonctionne comme
une machine réglée par Dieu au moment de la création, mais qui poursuit son cours selon des régles fixes
et intelligibles. Il N’y a pas de causes finales, seulement des causes efficientes qui s’expliquent par la
géométrie et la mécanique. L'univers devient ainsi un immense champ d’investigation rationnelle,
libéré des anciennes spéculations métaphysiques.

Dans un deuxiéme temps, cette conception s’applique a I'ensemble du non-humain. Les plantes, les
éléments naturels, les astres, mais surtout les animaux, relévent du méme ordre mécanique. L'animal, en
particulier, est congu comme un automate complexe, une « machine vivante » dépourvue d’ame. Ses
comportements, aussi variés soient-ils, ne sont pas le signe d’une intériorité, mais les effets de
rouages matériels. Le cri d’'un chien battu, la fuite d’'un oiseau, la recherche de nourriture ne témoignent
pas de la douleur ou de lintention, mais de simples enchainements causaux. Par cette assimilation,

5/18


https://www.les-philosophes.fr/auteur-descartes.html

Descartes retire aux animaux toute conscience et tout langage véritable, réservant ces attributs a I’homme
seul. La nature et le vivant non humain apparaissent donc comme des réalités muettes, explicables par les
lois du mouvement, dénuées de sens propre et disponibles pour l'investigation humaine.

Enfin, dans un troisieme temps, Descartes confere a 'homme une place singuliére et supérieure.
Comme tout étre vivant, il posséde un corps soumis aux lois de I'étendue, mais il est aussi doté d’'une ame
pensante, immatérielle, qui constitue son essence véritable. L’homme est a lintersection de deux
substances : le corps, qui fonctionne comme une machine, et I'esprit, qui pense, doute, connait et
agit librement. Ce dualisme fonde la spécificité humaine et justifie la hiérarchie cartésienne : seul ’homme
est sujet, tandis que la nature et les animaux sont objets. De cette position découle le célebre projet de
devenir « maitre et possesseur de la nature » : en découvrant les lois du monde matériel, 'lhomme peut
les mettre a son service, améliorer sa condition et transformer la réalité a son avantage.

Ainsi, la nature est reléguée au statut de ressource et d’objet de science, tandis que ’lhomme,
grace a sa raison et sa liberté, s’éléve au-dessus de tout le non-humain.

Res cogitans (substance pensante) vs res extensa (substance étendue)

Le corps humain lui-méme est une machine
Les animaux sont des "automates" sans ame

C'est Descartes (1596-1650) qui, le premier, a défendu une conception mécaniste des étres vivants. Pour
lui, il n'existe pas de distinction entre les étres vivants et les étres non-vivants. Tous peuvent étre assimilés a
des machines, plus ou moins complexes. Les fonctions vitales découlent toutes naturellement de la seule
disposition des organes qui composent la machine corporelle, a la maniére des automates.

Par conséquent, pour le mécanisme, tous les phénoménes vitaux peuvent étre expliqués en termes
physico-chimiques. Il suffit pour cela de rapporter un événement a sa cause matérielle ou de l'inscrire dans
une corrélation stable avec d'autres événements. Chaque événement s'inscrit donc dans une chaine
causale, en vertu du seul principe de causalité.

Conséquences épistémologiques :

La nature devient objet de connaissance rationnelle

Elle est mathématisable, quantifiable

L'homme, sujet connaissant, se pose face a la nature, objet connu
Point crucial : dualisme sujet/objet

B. La révolution scientifique

Les XVlle et XVllle siécles voient, en Europe, un essor considérable des sciences et des savoirs, qu'on
a longtemps qualifié de « révolution scientifique ». Plus divers, plus varié, impliquant davantage d’acteurs
que les seuls hommes de sciences, ce mouvement mobilise autant les Etats, les cénacles savants (comme
les académies) que des artistes, artisans et ingénieurs. Les publics s’élargissent aussi sans cesse plus et
sont mieux informés grace a la circulation de I'imprimé. La République des lettres — encore élargie par la
densification des correspondances, I'essor de la presse et les progrés de la traduction — participe de ce
mouvement qui dépasse largement les moyens de controle et de censure des Etats. Avec I'élargissement

6/18



de I'horizon que procurent les nouvelles explorations et les nouveaux empires coloniaux et commerciaux, le
théatre de la science et de la soif de savoir des Européens devient proprement universel. Ce rapport
renouvelé a la connaissance et au monde contribue puissamment a forger lidentité européenne
contemporaine.

Voir article complet EHNE
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-1%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/|%E
2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/|%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3
%A8cle

Francis Bacon (1561 - 1626) défend la possibilité d'une connaissance scientifique basée uniquement
sur un raisonnement inductif et une observation minutieuse des événements de la nature. Plus important
encore, il soutenait que la science pouvait étre atteinte par I'utilisation d'une approche sceptique et
méthodique par laquelle les scientifiques cherchent a éviter de se tromper eux-mémes. Bien que ses
propositions les plus spécifiques concernant une telle méthode, la méthode baconienne, n'aient pas eu une
influence durable, l'idée générale de l'importance et de la possibilité d'une méthodologie sceptique fait de
Bacon un précurseur de la méthode scientifique. Cette méthode a constitué un nouveau cadre rhétorique et
théorique dont les détails pratiques sont encore au coeur des débats sur la science et sur la méthodologie
scientifique.

La naissance de la méthode expérimentale. Au XVlle siécle, les savants font de I'observation de la
nature, de I'examen des faits et de la multiplication des expériences les fondements des connaissances.
Des observations répétées et la formulation d'hypothéses permettent d'élaborer des lois et des théories,
validées par induction. La méthode expérimentale s'impose en physique, en astronomie, mais aussi dans
les sciences de la vie : aprés de nombreuses expériences, William Harvey établit définitivement la
circulation du sang en 1628 (doc. 1).

Des instruments de mesure et d'observation. Le XVlle siécle est également caractérisé par l'invention et
le perfectionnement d'instruments permettant de mesurer et d'observer le monde. Galilée améliore la lunette
astronomique, tandis qu'lsaac Newton invente le premier télescope comportant des miroirs afin de capter la
lumiére. La mise au point du microscope permet l'observation des micro-organismes et des bactéries (doc.
2). La connaissance des phénoménes météorologiques s'améliore également, en particulier avec l'invention
du barométre par Evangelista Torricelli, qui permet de mesurer la pression atmosphérique.

L'essor d'un esprit scientifique entre en contradiction avec certains dogmes de I'Eglise. En 1633,
Galilée, condamné par le Saint-Office, doit par exemple abjurer publiquement I'héliocentrisme. De nombreux
savants affirment lI'autonomie de la science par rapport a la religion : on peut désormais se passer de Dieu
pour expliquer les phénoménes naturels.

Les recherches récentes soulignent toutefois la profonde continuité entre religion et science. Les
scientifiques restent presque tous profondément croyants. Les ordres religieux, comme les Jésuites, sont
d'ailleurs parmi les principaux acteurs de la Révolution scientifique.

La science expérimentale transforme notre rapport a la nature
La nature a des "lois" que la raison peut découvrir

Projet baconien : "savoir c'est pouvoir"

La technique devient moyen de domination de la nature

7/18


https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle

C. Les Lumiéres : entre domination et remise en cause

Au XVIII siécle, avec l'influence de la physiocratie et les réflexions sur I'agronomie, les techniques
agricoles se perfectionnent et les cultures utiles a I'alimentation des populations se développent.
Les ingénieurs ont contribué a élaborer des savoir-faire pratiques utiles au développement des
Etats, a I'image de la cartographie ou de la construction des canaux, des ponts et des routes. Le
perfectionnement progressif de techniques comme la machine a vapeur permet d'initier une
premiére industrialisation.

La société des lumiéres se passionne pour ces progrés scientifiques et techniques. Quelques rares
femmes parviennent a trouver leur place en animant des salons ou en publiant les travaux de
scientifiques étrangers, comme Emilie du Chatelet. Les périodiques scientifiques et les ouvrages de
vulgarisation continuent de diffuser les découvertes tandis qu'apparaissent les dictionnaires et
encyclopédies. Grace a ces planches illustrées, I'Encyclopédie (1751 1772) de Diderot et
d'Alembert donne autant sa place aux sciences qu’aux techniques. Enfin, la culture savante se
diffuse par I'essor des musées et des cabinets de curiosités, ainsi que par le biais d'expériences
publiques réalisées par des démonstrateurs dont certains sont des savants reconnus. Elles
s'adressent a un public curieux constitué de nobles et de bourgeois.

Inventorier, classifier, rationaliser la nature
Nature = ressource a exploiter par la raison

Rousseau : le contre-modeéle

La critique de la science et du progrés
Dans son Discours sur les sciences et les arts (1750), Rousseau rompt avec 'optimisme des Lumiéres en

affirmant que le progrés scientifique n'a pas amélioré la condition humaine, mais I'a corrompue. Il s'oppose
frontalement a l'idée que la science libére I'homme :

- Le développement des sciences et des arts a éloigné I'homme de sa nature originelle

- Le progrés technique crée de nouveaux besoins artificiels qui asservissent 'homme

- La connaissance scientifique ne rend pas I'hnomme plus vertueux

L'état de nature comme référence critique
Dans le Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes (1755), Rousseau décrit un

état de nature ou I'nomme vit en harmonie avec son environnement, sans chercher a le dominer
systématiquement. Cette vision contraste avec celle de ses contemporains :

- L'homme naturel préléve ce dont il a besoin sans excés

- lIn'y a pas de projet de transformation totale de la nature

- L'harmonie primitive est rompue par la propriété et la technique

Une critique de la rationalité instrumentale
Rousseau conteste l'idée cartésienne et baconienne selon laquelle la science doit "rendre 'homme maitre et

possesseur de la nature" :
- La raison calculatrice nous éloigne de nos sentiments naturels
- L'exploitation méthodique de la nature accompagne l'aliénation sociale
- Le "progrés" scientifique engendre l'inégalité et la dépendance

Limites de sa critique
Cependant, la remise en cause de Rousseau n'est pas une défense de la nature pour elle-méme.

8/18



Sa critique vise d'abord les effets moraux et sociaux sur I'humanité Il ne développe pas une éthique
environnementale. Son "retour a la nature" est davantage un idéal moral qu'écologique

Influence sur le Romantisme

IV. XiIXe siécle: industrialisation et romantisme
A. Le triomphe technique et I'exploitation

Révolution industrielle : nature = réservoir de ressources

Charbon, fer, machines : transformation radicale du paysage

Auguste Comte et le positivisme : stade scientifique de I'humanité
Marx : I'homme se réalise en transformant la nature par le travail

« La philosophie positive est 'ensemble du savoir humain, disposé suivant un certain ordre qui permet
d’en saisir les connexions et I'unité et d’en tirer les directions générales pour chaque partie comme pour le
tout. Elle se distingue de la philosophie théologique et de la philosophie métaphysique en ce qu’elle est
d’'une méme nature que les sciences dont elle procéde, tandis que la théologie et la métaphysique sont
d’'une autre nature et ne peuvent ni guider les sciences ni en étre guidées ; les sciences, la théologie et la
métaphysique n’ont point entre elles de nature commune. Cette nature commune n’existe qu’entre la
philosophie positive et les sciences.

Mais comment définirons-nous le savoir humain ? Nous le définirons par I'étude des forces qui
appartiennent a la matiére, et des conditions ou lois qui régissent ces forces. Nous ne connaissons que la
matieére et ses forces ou propriétés ; nous ne connaissons ni matiére sans propriétés ou propriétés sans
matiére. Quand nous avons découvert un fait général dans quelques-unes de ces forces ou propriétés, nous
disons que nous sommes en possession d'une loi, et cette loi devient aussitdt pour nous une puissance
mentale et une puissance matérielle ; une puissance mentale, car elle se transforme dans l'esprit en
instrument de logique ; une puissance matérielle, car elle se transforme dans nos mains en moyens de
diriger les forces naturelles[6]. »

— Emile Littré, Auguste Comte et la philosophie positive
B. la réaction romantique

Par contraste, au xixe siécle les romantiques apprécient principalement la nature pour sa beauté,
comme lillustrent les nombreuses peintures de paysage et descriptions littéraires de foréts, de lacs et de
rives. Cette appréciation esthétique nouvelle de la nature est étroitement liée au sentiment de sa disparition
due a l'accélération de l'urbanisation et de lindustrialisation. En effet, la révolution industrielle a pour
conséquence une pollution de l'air et de I'eau sans précédent. A l'origine, les enjeux de ce probléme sont en
grande partie locaux. Lorsque des désaccords apparaissent, ils sont réglés a I'échelle locale par des
tribunaux ou des organes administratifs. Tout le monde n’est pas en mesure d’exiger réparation. Les
ouvriers et la part la plus pauvre de la population souffrent démesurément de la pollution, tandis que ceux
qui peuvent se le permettre s’installent dans les banlieues plus vertes, en plus haute altitude, et situées plus
a l'ouest.

Le sentiment de la nature :

Wordsworth, Shelley en Angleterre
En peinture : Caspar David Friedrich, Turner
La nature comme source d'élévation spirituelle

9/18



Nostalgie d'une harmonie perdue
Caractéristiques :

Sublime de la nature (montagne, tempéte, forét)
Critique de la civilisation industrielle
Mais reste dans une approche contemplative et esthétique

Vers la fin du xixe siécle, l'inquiétude au sujet de la nature croit parmi les citoyens aisés et éduqués. lIs
forment des groupes de protection de la nature (ainsi que de la culture) a des fins esthétiques dans leur
région — Heimat ou petite patrie. A I'époque de la montée du nationalisme, la préservation de la nature est
de plus en plus souvent mise en avant en tant que cause patriotique. L'idéalisme antimoderniste et
anticapitaliste informe une partie de la critique formulée par le mouvement patriotique au sujet de la taille
des haies ou de lintensification de la production agricole, par exemple. L'émergence des intéréts
touristiques renforce le soutien local comme par exemple en Rhénanie, coeur du tourisme au xixe siécle, ou
en France, contre I'exploitation miniére des formations rocheuses pittoresques. Ces groupes montrent leur
désaccord par des lettres adressées aux autorités, ou organisent des loteries afin de lever des fonds leur
permettant d’acquérir des terres.

L'une des idées les plus déterminantes pour la conservation de la nature au tournant du xxe siécle est
la protection des « monuments naturels », des curiosités esthétiques et scientifiques d’histoire naturelle
comme les vieux arbres ou les rochers pittoresques, ce qui s’ajoute au modeéle bien établi de la
conservation des monuments culturels. Hugo Conwentz, commissaire prussien pour la protection des
monuments naturels, popularise cette idée en Allemagne et fait pression en faveur de son application dans
toute I'Europe : les Européens doivent protéger la nature conformément a la conception européenne du
paysage fagonné par 'homme, plutét que de s’aligner sur le modéle américain des grands parcs nationaux
et de la préservation de grandes étendues sauvages (« wilderness »).

V. XXe siécle: crises et remises en question
A. La prise de conscience écologique

Années 1960-70 :

Rachel Carson, Silent Spring (1962)

Club de Rome, Les limites de la croissance (1972)
Premiéres alertes sur la destruction environnementale
Hans Jonas : Le Principe Responsabilité (1979)

B. Critiques philosophiques du dualisme

Heidegger : critique de la technique moderne et de I"arraisonnement™ de la nature

La nature comme "arraisonnement" (Gestell)

Heidegger développe une critique radicale de la conception moderne de la nature, particuliérement dans
ses textes tardifs comme "La Question de la technique™ (1954).

La nature réduite a un "fonds disponible"

10/18



Pour Heidegger, la modernité technique a transformé notre rapport a la nature :

e La nature n'est plus percue comme phusis (ce qui émerge et croit de soi-méme), comme les Grecs
anciens la concevaient

e Elle devient un simple "fonds" (Bestand), un réservoir de ressources exploitables
La technique moderne "arraisonne" (stellt) la nature, c'est-a-dire la somme de se tenir disponible
pour I'exploitation

Exemple célébre : Heidegger compare le moulin a vent traditionnel (qui s'adapte au vent) a la centrale
électrique sur le Rhin (qui somme le fleuve de fournir de I'énergie). Le Rhin devient un simple fournisseur
d'énergie hydraulique.

Le dévoilement technique (Entbergung)

e La technique moderne impose un mode spécifique de "dévoilement" de la réalité
e Elle ne révéle plus I'étre des choses, mais les transforme en objets calculables et contrblables
e La nature perd sa dimension de mystére et d'altérité

La perte de I'étre

Dans "Etre et Temps" (1927) et ses ceuvres ultérieures, Heidegger montre que :

e L'homme moderne a oublié la question de I'étre (Sein)
e La nature n'est plus un lieu d'habitation poétique mais un stock exploitable
o Cette attitude technique s'étend a I'homme lui-méme, devenu "ressource humaine'

Une pensée non-anthropocentrique

Contrairement a la tradition humaniste, Heidegger ne place pas I'homme au centre :

e |'homme n'est pas le maitre de la nature mais son "berger" (Hirt des Seins)
e |l doit se mettre a I'écoute de I'étre plutdt que de chercher a dominer
e La véritable pensée est un "laisser-étre" (Gelassenheit)

Le danger et le salut

Dans "La Question de la technique", Heidegger cite Holderlin :
“La ou croit le danger croit aussi ce qui sauve”

e Le péril supréme est que l'arraisonnement technique devienne I'unique mode de rapport au monde
e Mais c'est dans la compréhension de I'essence de la technique que peut naitre un rapport plus
authentique a la nature

En résumé

Pour Heidegger, la nature moderne n'est plus ce qui est mais ce qui est disponible pour. Sa conception
vise a retrouver un rapport non-instrumental a la nature, ou celle-ci puisse se révéler dans son étre propre
plutét que d'étre réduite a un simple objet de calcul et d'exploitation.

11/18



Deep ecology (Arne Naess) : valeur intrinséque de la nature

Ecoféminisme : paralléle entre domination de la nature et des femmes

Philippe Descola (que vous étudierez au prochain cours) : le "naturalisme" occidental n'est qu'une
ontologie parmi d'autres

C. L'Anthropocéne

Concept proposant que I'humanité est devenue une force géologique
Remet en question la séparation nature/culture
Climat, biodiversité : la "nature" n'est plus un "dehors"

Deuxiéme partie: par dela nature et culture

Introduction:

Parmi les penseurs ayant le plus contribué a renouveler I'appréhension de ces deux catégories de pensée, il
faut citer Philippe Descola, par exemple dans sa legon inaugurale au College de France, « Anthropologie de
la nature », prononcée le 29 mars 2001. « En apparence, en effet, I'anthropologie de la nature est une sorte
d’oxymore puisque, depuis plusieurs siecles en Occident, la nature se caractérise par I'absence de
'homme, et ’homme par ce qu’il a su surmonter de naturel en lui. Cette antinomie nous a pourtant paru
suggestive en ce qu’elle rend manifeste une aporie de la pensée moderne en méme temps qu’elle suggére
une voie pour y échapper. » A partir du cas des relations entre hommes et oiseaux (tribus Nungar
d’Australie avec le cacatoés et le corbeau, Indiens Otomi du Mexique avec le vautour noir, Jivaros Achuar
avec le toucan, ou encore les interrogations de Descartes, Locke et Leibniz a propos du perroquet), Descola
relativise la dichotomie entre nature et culture dans la pensée occidentale comme une « maniére parmi
d’autres de classer les entités du monde en fonction des propriétés que I'on choisit de leur attribuer, et non
comme ['étalon absolu par rapport auquel doivent étre mesurées les variations culturelles. » Pour lui,
'approche naturaliste de la philosophie occidentale n’est pas la seule possible pour penser les relations
entre humains et environnement : le totémisme, I'analogie ou I'animisme en sont d’autres.

Seconde partie: analyse de I’oeuvre de Philippe Descola

https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/

I. Le parcours de Philippe Descola

étude de philosophie (ENS Lyon)

Thése d’ethnologie sous la direction de Claude Lévi-Strauss
1976-1978 étude de terrain chez les Jivaros Achuar

Postes a 'TEHESS

Chaire « Anthropologie de la nature » au Collége de France

Il. Lacomposition du monde des Achuar

Chez les Achuar-divaro, 'organisation sociale repose effectivement sur une distinction fondamentale entre
consanguinité et affinité (relations par alliance).
12/18


https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/

A. Le systeme de parenté et d'alliance

L'analyse de la guerre jivaro montre que celle-ci met en scéne différentes modalités de la relation d'affinité
selon un continuum du proche au lointain : affinité réelle des protagonistes de la vendetta, affinité potentielle
des ennemis tribaux, affinité idéale des pourvoyeurs.

Ce qui est remarquable dans le systéme achuar, c'est que I'affinité (les relations par alliance, par mariage)
structure non seulement les relations de parenté mais aussi les relations politiques, et méme les relations
de guerre. L'affinité se décline selon plusieurs niveaux :
- Affinité réelle : les alliés par mariage effectif, ceux avec qui on est apparenté
- Affinité potentielle : ceux avec qui on pourrait s'allier mais avec qui on entretient aussi des relations
d'hostilité (ennemis tribaux)
- Affinité idéale : une catégorie plus abstraite qui englobe méme les ennemis lointains

Une société sans hiérarchie

Comme tous les groupes de Haute Amazonie relevant de I'ensemble dit jivaro ou shuar, les Achuar n'ont ni
chefferie ni hiérarchie statutaire institutionnalisée apte a organiser et gérer les rapports sociaux.

Dans ce contexte, les relations de consanguinité et d'affinité deviennent les principaux organisateurs du
social, en l'absence de structures politiques centralisées. C'est un systéme ou la parenté est la politique,
pourrait-on dire.

B. Les non humains

Les Achuar disent que la plupart des plantes et des animaux possédent une ame (wakan) similaire a celle
des humains, une faculté qui les range parmi les « personnes » (aents) en ce qu'elle leur assure la
conscience réflexive

Les plantes sont traitées comme des consanguins (des enfants), alors que les animaux chassés par les
hommes sont des beaux-fréres.

Cette extension n'est pas métaphorique, c'est un systéme cohérent : ce sont les catégories élémentaires de
la pratique sociale (consanguinité, affinité, ainesse, rapports entre clans...) qui servent a penser les relations
entre les humains et des non-humains traités comme des partenaires de statut quasi-équivalent

C. Conséquences pratiques

Le sang joue un rble prépondérant dans ces pratiques symboliques et établit avec Nunkui et des plantes
telles que le manioc une relation de consanguinité. Les femmes achuar entretiennent donc avec leurs
plantes cultivées (notamment le manioc) une relation analogue a celle qu'elles ont avec leurs enfants.

Pour les animaux, c'est différent : ils sont traités comme des affins, des beaux-fréres potentiels. C'est ce qui
explique d'ailleurs la complexité des relations de chasse chez les Achuar - chasser, c'est aussi gérer une
relation d'affinité potentiellement conflictuelle.

Ce systeme montre comment, dans une ontologie animiste, les catégories de la parenté humaine
structurent I'ensemble du cosmos social, humains et non-humains confondus.

lll. Généralisations

13/18



Description et comparaison des « ontologies » (présentée dans Par-dela nature et culture en 2005)

En philosophie, I'ontologie est la grande question : « c’est quoi étre ? ». Cela va plus loin que la
métaphysique, ce concept issu d’Aristote n’étudie pas le sens d’étre, mais les manieres d’étre. Comment
vit-on ? Comment pergoit on son existence et celles des autres ? Comment comprend-on sa fagon d’étre au
monde ?

Comme étre peut avoir plusieurs sens, c’est un peu sans fin... mais notre barbu propose un tableau pour
résumer les 4 grandes manieres de voir son étre au monde.

A. Naturalisme

Selon Philippe Descola, seule la société naturaliste (occidentale) produit cette frontiére entre soi et autrui,
en introduisant I'idée de « nature » qui sous-tend implicitement une représentation du monde reposant sur
une dichotomie entre nature et culture. La nature serait ce qui ne reléve pas de la culture, ce qui ne reléve
pas des traits distinctifs de I'espéce humaine, et des savoirs et savoir-faire humains. Alors que cette nature
(le monde physique) est fondamentalement universelle (les mémes atomes fondent I'ensemble de l'univers,
les mémes lois et déterminismes fixent et s'appliquent a I'humain et au non humain), la culture différencie
elle I'humain du non humain, mais également les sociétés humaines entre elles. Selon Philippe Descola,
cette distinction serait a la fois occidentale et récente, résultat d’'une histoire particuliére ; elle n'existe pas
dans les autres sociétés. Elle fonderait la difficulté occidentale a appréhender ces derniéres

B. Animisme

Chez les Achuar, Philippe Descola observe autre chose. Il déterre donc la notion dualiste d’animisme pour
expliquer leur maniére d’étre.

Traditionnellement, I'animisme était vu comme une croyance primitive ou des esprits peuvent exister aussi
bien dans les étres vivants que dans les objets, les pierres ou des éléments non perceptibles par 'humain.
Une sorte de stade initial de la religion qui précéde le fétichisme, puis le polythéisme, le monothéisme et
enfin le triomphe de la pensée humaine libre.

Les mythes amérindiens n’évoquent pas le passage irréversible de la nature a la culture, mais bien plutét
I’émergence des discontinuités « naturelles » a partir d’'un continuum « culturel » originel au sein duquel
humains et non-humains n‘étaient pas nettement distingués (p. 234).

Il devient dés lors difficile d’imputer & ces peuples la conscience ou le pressentiment d’une distinction entre
la nature et la culture homologue a celle qui nous est familiére, mais que tout dans leurs fagons de penser
semble démentir (p. 235).

Toutefois cette humanisation n’est pas compléte, car ces sortes d’humains déguisés que sont les plantes et
les animaux se distinguent précisément des hommes par leurs vétures de plume, de poils, d’écailles ou
d’écorce autrement dit par leur physicalité (p.229-230).

C. Analogisme

Deuxiéme ontologie de Descola, I'analogisme ferait une différence plus large basée sur les intériorités et les
physicalités. On sépare donc les humains des non-humains, puisqu’ils sont physiquement différents (pas le
méme corps, pas d'usages similaires) et n‘ont pas les mémes caractéristiques internes non plus
(conscience, mémoire, intentions...).

14/18



Comme dans le naturalisme, on classe donc le vivant et les choses selon des attributs physiques et
mentaux. Par exemple, 'administration chinoise classait selon un systéme de correspondance par élément
(eau, feu, bois, métal, terre).

L'analogisme permet d’établir une « chaine des étres » faisant des liens entre les catégories. Cela peut
aussi justifier une hiérarchie entre elles. On peut aussi exporter la composante d’un groupe a un autre
groupe. Ainsi, les polythéistes romains s’appropriaient les dieux grecs ou égyptiens en faisant des analogies
avec leur propre panthéon, comme Serapis ci-dessous. Ildem pour les Phéniciens.

Toujours présent aujourd’hui, c’était le mode de pensée le plus commun au monde, avant la Renaissance.

Ex taoisme: La conclusion qu’il faut tirer de cette Genése chinoise est proprement fantastique. Nous
autres, étres humains, vivons a la surface d’un gigantesque étre humain. Il y a similitude totale entre
moi et l'univers. Tout ce qui vit entre ciel et terre a la méme origine vivante. Et cette origine
commune, a la méme forme que moi. Ce n’est pas Dieu qui fait mon corps a son image, c’est
P'univers qui est fait comme moi. Nous sommes tous des géants Pan Gu.

D. Totémisme

Le totémisme australien est issu d’une longue tradition remontant probablement a plus de 60.000 ans et a
évolué en vase clos avec un minimum de contacts avec 'extérieur.

Le totémisme serait I'ontologie la plus courante et traditionnelle chez les chasseurs-cueilleurs. Le concept
était visiblement un fourre-tout des sociétés traditionnelles au XIXe et a donc beaucoup évolué.

On voit donc une identification entre groupes humains et espéces animales en fonction de qualités en
commun, qu’elles soient physiques ou intérieures, avec parfois un lien de parenté ou ancestral, mais aussi
un caractére sacré du totem. Par exemple, un clan peut s’identifier au raton-laveur chez les Chicasaw selon
Lévy-Strauss, ce qui conduit ce groupe humain a se nourrir lui aussi de poisson et fruits sauvages. L'étre
humain trouve un trait commun avec des éléments du monde préexistants. Pour Descola, ce modéle
fonctionne bien chez les Aborigénes australiens et quelques peuples d’Amérique du Nord, mais ne
correspondait pas du tout a son terrain d’études

A l'inverse, dans le totémisme, ce n’est pas I'éclatement, ou I'émiettement en singularités qui menace, mais
c’est la fusion sans ambiguité au sein d’'un collectif hybride d’individus (humains et non humains). Au coeur
de cette ontologie se situe les étres du Réve, les étres originaires, qui sont le plus souvent présentés «
comme des hybrides d’humains et de non-humains déja répartis en groupe totémiques au moment de leur
venue. llIs sont humains par leur comportement, leur maitrise du langage, l'intentionnalité dont il font preuve
dans leurs actions, les codes sociaux qu’ils respectent et instituent, mais ils ont 'apparence ou portent le
nom de plantes ou d’animaux et sont a l'origine des stocks d’esprits, déposés dans les sites ou ils
disparurent, et qui s’incorporent depuis dans les individus de I'espéce ou de I'objet qu’ils représentent et
dans les humains qui ont cette espéce ou cet objet pour totem ».

Du cété du totémisme, 'opposition nature-culture n’est pas plus opérante, des classes d’humains et
de non-humains constituant un collectif hybride malgré la diversité des apparences. Le groupe
totémique du cacatoés réunit, outre les cacatoés, des hommes, des pélicans, des moustiques, des
baleines... Par conséquent, non seulement les hommes du totémisme ne congoivent pas un
domaine naturel distinct de celui des hommes, mais ils se pensent comme une émanation conjointe,
avec des non-humains, d’essences (les « Etres du réve ») qui se sont incarnées dans diverses
classes d’existants membres du méme groupe totémique.

15/18



IV. Héritages
La remise en cause de la position de 'homme en dehors de la nature ouvre de nombreuses perspectives de
transformation de notre rapport au monde et, peut-étre, de solutions a la crise actuelle de notre modeéle

socio-économique.

Voir schéma https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/

I ETENDRE
LETHIQUE I ”
TOTEMISME
Déontologistes
NATURALISME ]
RELIGIONS DU LIVRE | Zo0centrisme | (% O O
{ o ‘: Ecocentrisme
Anthropocentrisne \ ! Bioccentrisme
‘\ r’
O ——— ,O g ANIMISME
Utilitarisme | ===-=~
ETHIQUES ETHIQUES
CENTREES SUR O O DECENTREES PAR
L’HOMME — RAPPORT A
Ethique des vertus Ecophénoménologie LHOMME
ANALOGISME O
Ecologie profonde
PARADIGME ECO
BOUDHISME
I I CHANGER |V
D’ETHIQUE

Anthopocentrisme

Un mot d’ordre, de type conséquentialiste : la nature, les étres vivants n’ont pas de valeur en eux-mémes ;
ils sont considérés dans la seule mesure ou leur destruction peut avoir des conséquences dramatiques pour
les étres humains, qui demeurent I'unique point de référence en éthique.

Question :
Avons-nous des obligations morales envers les générations a venir ?

Ethique des vertus écologiques

Plutét que raisonner en termes de régles et de devoirs, les théoriciens de I'éthique environnementale
soulignent que la protection de la nature passe par une transformation de soi et de notre rapport au monde,
et par l'acquisition de vertus comme I'lhumilité environnementale.

16/18


https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/

Zoocentrisme
En un mot les zoocentristes veulent faire des animaux des sujets de droit- tout au moins les animaux
pourvus d’un systéme nerveux central.

Question : quel statut accorder aux animaux dépourvus de systéme nerveux central ? Que faire des
espéces invasives qui menaces les écosystémes ? Faut-il distinguer espéces menacées et espéces
courantes ?

Utilitarisme
Les animaux doivent avoir des droits et étre considérés comme des sujets moraux parce qu'ils ressentent la
souffrance.

Question : comment traiter les animaux sans systéme nerveux central ?

Déontologistes
La question n’est pas la souffrance des animaux, mais le fait que les animaux sont des fins en soi, des

sujets de vie dont le développement est subordonné a une certaine finalité Si cette finalité ne peut
s’accomplir. Si un animal ne peut se déployer librement, c’est qu’il a subi un mal.

Question. Les étres vivants non-animaux (plantes, champignons, bactéries aux autres unicellulaires) ne
sont-ils pas, aussi des sujets de vie

Biocentrisme

Les biocentristes veulent faire reconnaitre un statut moral a tous les étres vivants et pas seulement aux
animaux — considérant que tous les vivants possédent une valeur intrinséque, indépendante de leur utilité
pour ’homme, parce qu’ils sont des centres téléologiques de vie.

Question : comment 'homme peut-il survivre s’il doit respecter toutes les formes de vie ? Faut-il établir une
hiérarchie morale entre les vivants.

Ecocentrisme ou land ethics
Les écosystémes possédent une dimension morale ; les individus ou les espéces qui les peuples autorisent,
par exemple, a intervenir pour éliminer un nuisible.

Question : comment s’articulent les écosystémes locaux et I'écosysteme terre ? si I'on reconnait que les
écosystémes évoluent en permanence, ou s’agit-il se préserver ou de restaurer ? Ne risque-t-on pas de
sacrifier les individus au profit du milieu et donc de sombrer dans un écofascisme ?

Ecologie profonde

La plupart des éthiques environnementales s’avérent tributaires d’'une vision anthropocentrique. Une
révolution métaphysique globale, une transformation radicale de notre vision du monde s’imposent, qui
passe aussi bien par le politique que par les arts. Le débat rationnel est insuffisant.

Question : concréetement, quelles sont les mesures proposées par I'écologie profonde (deep ecology).

Ecophénoménologie

Nos éthiques reposent sur des conceptions métaphysiques qui ont engendré la crise écologique. Elles ne
sont donc d’aucune utilité. Seule une conversion du regard peut permettre de reconnaitre le sens moral de
la nature.

17/18



Les diverses ontologies s’organisent en quatre quadrants ou nous avons tenté de superposer les diverses
ontologies définies par Descola.

Le quadrant | regroupe des visions dominées par l'utilitarisme. On y trouve la position anthropocentrique et
des visions plus ciblées centrées sur des domaines particuliers. L'ontologie naturaliste se place a ce
niveau.

Le quadrant Il  de I'éthique des vertus pourrait se rapprocher de I'analogisme qui établit des équivalences
systématiques entre 'homme et le monde.

Le quadrant lll regroupe les ontologies biocentriques et écocentriques et trouvent certaines analogies dans
'animisme.

Enfin le quadrant IV présente les exigences les plus fortes dans la perspective d’'une écologie radicale.
C’est a ce niveau que nous situons notre paradigme éco.

Nous pouvons également introduire dans cette réflexion les grandes religions, une question non abordée
par Descola. Nous voyons a ce niveau une opposition radicale entre les religions du Livre qui,
historiquement, sont a I'origine du naturalisme et I'on soutenu et le boudhisme qui reste une philosophie
laique, qui ne peut que nous interpeller dans notre recherche d’'un paradigme éco.

A. L’anthropocéne et la crise du capitalisme

L'anthropisation continue de la planéte depuis que Homo sapiens exerce sa sapiens sur la Terre a
franchi un point de bascule avec le développement des énergies fossiles et le réchauffement climatique qu'’il
engendre. On n’est plus du tout dans le méme registre que I'anthropisation de la forét amazonienne ou que
la transformation de I'Australie centrale par les feux de brousse des aborigénes. C’est pour cela que le
terme qui est devenu courant d’anthropocéne, s'il est intéressant parce qu'il définit un changement profond
dans le rapport entre les humains et la Terre, a comme inconvénient qu’il dilue la responsabilité d’'un
systéme économique et politique, qui est celui qu’on a mis sur pied en Europe a partir de la révolution
industrielle, avec un effet destructeur que n’ont pas les autres formes d’anthropisation.

Descola appelle cela le ‘naturalisme‘ parce que le capitalisme a besoin de ce sous-bassement que
nommeé naturalisme ; c’est-a-dire cette distinction nette entre les humains et les non-humains, la position en
surplomb des humains vis-a-vis de la nature. Alors |a on peut parler de la nature comme une ressource a
exploiter, comme un endroit animé par des phénoménes que I'on peut étudier, etc. Le capitalisme s’est
greffé la dessus, le naturalisme est un bon terreau pour cela. Mais le capitalisme peut aussi se développer
par transposition. C’est le cas en Chine, et méme d'une certaine fagcon dans ce qu'a été I'expérience
industrielle de I'Union Soviétique, fondée sur l'idée des humains démiurges transformant et s’appropriant la
nature. Il y a l1a un sous-bassement singulier dans I'histoire humaine et dont le capitalisme est une des
manifestations les plus exemplaires.

B. Notre Dame des Landes, une mise en pratique ?

18/18



	Première partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident 
	I.​La naissance du concept de nature: la physis grecque 
	A.​Chez les Présocratiques (VIe-Ve siècle av. J.-C.) 
	B.​Le tournant platonicien et aristotélicien 

	II.​La rupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin 
	A.​Changement de paradigme 
	B.​Conséquences 

	III.​La révolution moderne: maîtrise et domination 
	A.​La rupture cartésienne (XVIIe siècle) 
	B.​La révolution scientifique 
	C.​Les Lumières : entre domination et remise en cause 

	IV.​XIXe siècle: industrialisation et romantisme 
	A.​Le triomphe technique et l'exploitation 
	B.​la réaction romantique 

	V.​XXe siècle: crises et remises en question 
	A.​La prise de conscience écologique 
	B.​Critiques philosophiques du dualisme 
	C.​L'Anthropocène 


	Deuxième partie: par delà nature et culture 
	Seconde partie: analyse de l’oeuvre de Philippe Descola 
	I.​Le parcours de Philippe Descola 
	II.​La composition du monde des Achuar 
	A.​Le système de parenté et d'alliance 
	B.​Les non humains 
	C.​Conséquences pratiques 

	III.​Généralisations 
	A.​Naturalisme 
	B.​Animisme 
	C.​Analogisme 
	D.​Totémisme 

	IV.​Héritages 
	A.​L’anthropocène et la crise du capitalisme 
	B.​Notre Dame des Landes, une mise en pratique ? 



