
Atelier Sciences Po:  nature et culture​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ Cours 
 

 

Première partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident​ 2 
I. La naissance du concept de nature: la physis grecque​ 2 

A. Chez les Présocratiques (VIe-Ve siècle av. J.-C.)​ 2 
B. Le tournant platonicien et aristotélicien​ 2 

II. La rupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin​ 5 
A. Changement de paradigme​ 5 
B. Conséquences​ 5 

III. La révolution moderne: maîtrise et domination​ 5 
A. La rupture cartésienne (XVIIe siècle)​ 5 
B. La révolution scientifique​ 6 
C. Les Lumières : entre domination et remise en cause​ 8 

IV. XIXe siècle: industrialisation et romantisme​ 9 
A. Le triomphe technique et l'exploitation​ 9 
B. la réaction romantique​ 9 

V. XXe siècle: crises et remises en question​ 10 
A. La prise de conscience écologique​ 10 
B. Critiques philosophiques du dualisme​ 10 
C. L'Anthropocène​ 12 

I. Le parcours de Philippe Descola​ 12 
II. La composition du monde des Achuar​ 12 
III. Généralisations​ 13 

 
 

 
 

1/18 



Première partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident 
Introduction:  
le mot nature porte beaucoup de sens différents mais l’on va s’intéresser à deux sens assez proches et tous 
les deux opposés à l’idée de culture, d’humain (raison) 

1.​ la nature (le naturel) est ce qui constitue l'être profond, l'identité fondamentale de quelque chose (la 
nature du triangle, il est de nature violente, chassez le naturel…) et ce sens peut-être élargi à l’idée 
d’une puissance qui fait naître les choses, qui organise et impose les lois du monde. (la nature fait 
bien les choses, on ne peut rien contre les lois de la nature). 

2.​ la nature comme l’ensemble des éléments non humains qui constituent l’environnement dans lequel 
évolue l’être humain. (la nature sauvage, j’aime me promener dans la nature) 

 
On va s’intéresser à l’histoire de cette notion en survolant rapidement les principaux philosophes qui ont 
construit ce concept. Dans un deuxième cours on verra, avec Philippe Descola, que cette façon d’envisager 
le non-humain n’est qu’une conception du monde parmi d’autres. 
 
On verra donc aujourd’hui: 
Aristote pose nature/culture, Descartes radicalise, Heidegger critique, Descola déconstruit complètement 
(prochain cours) 
 

I.​ La naissance du concept de nature: la physis grecque 

A.​ Chez les Présocratiques (VIe-Ve siècle av. J.-C.) 

Chez les présocratiques, le mot désigne à la fois : 
-​ l’ensemble de ce qui est (le cosmos, la réalité dans sa totalité), 
-​ et le principe interne qui fait que les choses existent, apparaissent et se transforment. 
 

L’étude de la physis est la naissance de la philosophie comme enquête rationnelle sur le monde, en rupture 
avec les explications mythiques. 

 
Par exemple pour Empédocle d’Agrigente (Ve s. av. J.-C.), la physis est la combinaison des quatre racines 
(eau, air, feu, terre), mues par deux forces : Philía (amour, union) et Neikos (haine, séparation). 
 
Chez les présocratiques, la physis est le principe premier qui explique la réalité : 

-​ chez Héraclite → un devenir, 
-​ chez Parménide → l’Être immuable, 
-​ chez Empédocle → un jeu d’éléments et de forces, 
-​ chez Anaximandre → l’infini indéterminé. 

 
Point clé : Pas encore de séparation radicale entre l'homme et la nature. L'homme participe de la physis, il 
est traversé par les mêmes forces cosmiques. 

B.​ Le tournant platonicien et aristotélicien 

Platon : début d'une hiérarchisation caverne. 

●​ Monde sensible (nature = reflet) vs Monde intelligible (Idées = origine) 
●​ La nature est une copie imparfaite du monde des Idées 

2/18 



●​ Première dévalorisation relative de la nature 

Aristote : classification et finalité 

Aristote fut à bonne école : celle de sa famille, celle de Platon, la sienne enfin. Lorsqu’il naît en 384 
avant notre ère à Stagire (l’actuelle Stavros), petite cité du nord de la Grèce à quelques encablures du Mont 
Athos, son père est l’héritier d’une prestigieuse lignée de médecins. On ne sait si cet environnement 
explique l’intense curiosité dont il témoignera pour toutes les choses du vivant, mais on peut l’imaginer. A 17 
ans, il rejoint Athènes qui est alors la capitale intellectuelle du monde méditerranéen et intègre l’Académie 
de Platon. Pendant deux décennies, il va tout y apprendre des savoirs et de la culture de son temps, depuis 
les théories des premiers philosophes grecs jusqu’à la dialectique socratique. Pendant quelques années, il 
devient le précepteur du fils du roi de Macédoine, le futur Alexandre le Grand. Puis il revient à Athènes en 
335 et fonde sa propre école, le Lycée, du nom d’une gymnase où il réunissait ses élèves. 

Aristote n’est évidemment pas le premier à vouloir percer les mystères de la nature. Les mythologies 
les plus anciennes, dont Homère fut le poète, avaient placé les hommes dans la main capricieuse des 
dieux. Puis les philosophes présocratiques (Héraclite, Empédocle, Démocrite…) s’étaient employés à 
rationnaliser cette pensée magique. Mais Aristote juge leur démarche inachevée. A ses yeux, ils n’ont pas 
su concevoir la multiplicité et l’articulation des causes qui expliquent la nature de chaque chose, en 
particulier des êtres vivants. Quant à la démarche socratique, il l’écarte en quelques lignes : "Du temps de 
Socrate, écrit-il, les recherches sur la nature cessèrent et c’est vers la vertu utile et la politique que se 
tournèrent ceux qui faisaient de la philosophie". En clair, Socrate a pensé l’homme et Platon la cité. Lui veut 
penser la nature. Et la penser de façon scientifique. Impossible, soutenait Platon, tant les réalités naturelles 
sont mouvantes, hasardeuses et non démontrables, contrairement à la science des sciences, les 
mathématiques. 

A ses yeux, il n’y a pas de dieu créateur. L’univers est fini, fixé une fois pour toute. La Terre en est le 
centre, autour de laquelle tourne la ronde éternelle des corps célestes. Puis il distingue deux mondes. Celui 
qui est au-dessus de l’orbite de la lune, le monde supralunaire, fait d’une matière spécifique et immuable. 
Dans le monde sublunaire, la planète terre pour aller vite, l’observation sensible permet la démarche 
scientifique et en trace le programme. Aristote est très clair : "Au sujet des substances périssables au 
contraire, plantes et animaux, nous nous trouvons en meilleure situation pour les connaître puisque nous 
vivons avec elles. Il nous reste à parler de la nature vivante, sans laisser de côté aucun détail, ou bas, ou 
relevé. Entrons sans dégoût dans l’étude de chaque espèce animale, en chacune, il y a de la nature et de la 
beauté". Et il y entre avec jubilation. Non seulement l’observation minutieuse et la perception des faits est 
un plaisir revendiqué, mais, dit-il, "c’est une joie plus grande encore de saisir l’enchainement des causes", 
c’est-à-dire la finalité qui régit la constitution d’un être vivant. Totalement nouveau, ce travail d’observation 
est impressionnant. Aristote va répertorier plus de 500 animaux, dont une cinquantaine ont fait l’objet d’une 
dissection, comme le dauphin ou l’oursin. Aristote admet que le monde vivant n’est pas parfait. Mais il 
considère, selon sa formule, que "la nature réalise toujours le meilleur", c’est-à-dire qu’elle dote chaque 
espèce des moyens de se nourrir, de se défendre et de se reproduire. Donc de perdurer. 

 
Ce travail d’étude lui permet de développer une théorie de la nature.  

 
La nature comme principe interne de mouvement 
Pour Aristote, la nature (physis) se définit fondamentalement comme un principe interne de mouvement 

et de repos. Les êtres naturels possèdent en eux-mêmes la source de leur propre transformation et 
développement. Par exemple, une graine devient arbre non par une intervention extérieure, mais parce 
qu'elle porte en elle le principe de cette actualisation. Cette conception s'oppose aux objets artificiels 
(comme un lit ou une table) qui ne possèdent pas en eux-mêmes le principe de leur fabrication. 

La téléologie naturelle 

3/18 



La nature aristotélicienne est profondément téléologique : chaque être naturel tend vers une fin (telos) 
qui lui est propre. Le gland tend à devenir chêne, l'embryon tend vers sa forme adulte. Cette finalité n'est 
pas consciente mais inscrite dans la nature même de chaque chose. Tout dans la nature agit "en vue de 
quelque chose", selon un ordre rationnel immanent. De plus cette finalité n’est pas transcendante mais 
immanente, au cœur de chaque être vivant. La nature ne vise pas un but au-delà d'elle-même, mais 
l'épanouissement de chaque forme selon sa propre perfection. 

 
La place ambiguë de l'humain 
Aristote pose une double appartenance de l'être humain : 
D'un côté, l'humain est pleinement un être naturel : il naît, croît, se reproduit et meurt selon les lois de la 

nature. Son corps et ses fonctions vitales (nutrition, sensation) relèvent de l'ordre naturel. 
D'un autre côté, l'humain se distingue par la raison (logos) et la capacité de délibération. Cette 

dimension rationnelle lui permet de : 
-​ Créer des objets artificiels (la technè) 
-​ Organiser la vie sociale et politique 
-​ Agir selon des choix délibérés plutôt que par simple instinct 
 
La distinction nature/humain 
Cette dualité fonde chez Aristote la distinction entre ce qui relève de la nature et ce qui relève de 

l'action humaine délibérée. L'humain peut modifier la nature, la cultiver, la transformer par son art et sa 
technique. Cependant, Aristote considère que même cette capacité technique est en quelque sorte 
"naturelle" à l'humain : c'est sa nature propre d'être un "animal rationnel" et un "animal politique". 

La particularité humaine n'est donc pas une sortie totale de la nature, mais plutôt une nature spécifique 
qui inclut la capacité de transcender partiellement les déterminations naturelles immédiates par l'exercice de 
la raison et de la liberté. 

 
La distinction aristotélicienne entre physis et nomos 
La distinction entre physis (nature) et nomos (loi, convention) est centrale dans la pensée grecque et 

traverse l'œuvre d'Aristote, bien qu'elle ait été particulièrement débattue par les sophistes avant lui. 
Contrairement aux sophistes qui opposaient radicalement ces deux ordres, Aristote développe une 

position plus subtile : 
Pour Aristote, l'humain est par nature un "animal politique" (zoon politikon). Cela signifie que la vie en 

société et l'établissement de lois ne sont pas contre nature, mais accomplissent au contraire la nature 
humaine. Le nomos n'est donc pas purement artificiel : il actualise une potentialité naturelle de l'espèce 
humaine. 

 

●​ La nature comme ensemble d'êtres dotés d'un principe interne de mouvement 
●​ Échelle des êtres : végétal → animal → homme (doté de raison) 
●​ L'homme = "animal politique" (zoon politikon), défini par la culture (la cité) 
●​ Distinction mais continuité : physis (nature) vs nomos (loi, culture) 

 

4/18 



II.​ La rupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin 

A.​ Changement de paradigme 

La nature n'est plus divine en elle-même (désacralisation) puisqu'elle est création de Dieu, distincte du 
Créateur.  Elle est bonne en elle-même, car « Dieu vit que cela était bon » (Genèse) après chaque étape 
de la création, elle reflète son ordre et sa sagesse. 

Genèse 1, 28 : "Soumettez la terre" - l'homme a reçu un mandat de domination. L’homme a une part de 
divin (“faisons l’homme à notre image”) que les non-humains n’ont pas. 

B.​ Conséquences 

La nature devient un livre à déchiffrer (Dieu y a inscrit ses signes) 

Hiérarchie ontologique : Dieu → Homme (âme immortelle) → Nature 

L'homme est dans la nature mais n'en est pas totalement 

Saint Thomas d'Aquin : l'homme participe à deux ordres (naturel et surnaturel) 

 

III.​ La révolution moderne: maîtrise et domination 

A.​ La rupture cartésienne (XVIIe siècle) 

Descartes et le dualisme 

https://www.les-philosophes.fr/auteur-descartes.html 

Descartes est un philosophe français du 17e siècle (1596-1650), ainsi qu’un mathématicien et un physicien. 
Né à La Haye, ville rebaptisée Descartes en 1961, il étudie à Poitiers, puis part vivre à Paris. Il voyage en 
Hollande, en Allemagne… et s’engage dans l’armée du Duc de Bavière. Ses réflexions, ainsi que trois 
songes effectués à Neubourg l’amènent à revenir à la vie civile et il rédige entre autres le Discours de la 
Méthode, les Méditations métaphysiques dans lesquelles il cherche une vérité certaine. 

Dans un premier temps, la pensée cartésienne se construit comme une rupture avec la tradition 
aristotélicienne et scolastique. Descartes refuse d’attribuer à la nature une finalité interne ou une force 
mystérieuse qui orienterait ses phénomènes. Au contraire, il définit le monde matériel comme une vaste 
étendue soumise aux lois du mouvement. La nature, pour lui, est un mécanisme : elle fonctionne comme 
une machine réglée par Dieu au moment de la création, mais qui poursuit son cours selon des règles fixes 
et intelligibles. Il n’y a pas de causes finales, seulement des causes efficientes qui s’expliquent par la 
géométrie et la mécanique. L’univers devient ainsi un immense champ d’investigation rationnelle, 
libéré des anciennes spéculations métaphysiques. 

 
Dans un deuxième temps, cette conception s’applique à l’ensemble du non-humain. Les plantes, les 

éléments naturels, les astres, mais surtout les animaux, relèvent du même ordre mécanique. L’animal, en 
particulier, est conçu comme un automate complexe, une « machine vivante » dépourvue d’âme. Ses 
comportements, aussi variés soient-ils, ne sont pas le signe d’une intériorité, mais les effets de 
rouages matériels. Le cri d’un chien battu, la fuite d’un oiseau, la recherche de nourriture ne témoignent 
pas de la douleur ou de l’intention, mais de simples enchaînements causaux. Par cette assimilation, 

5/18 

https://www.les-philosophes.fr/auteur-descartes.html


Descartes retire aux animaux toute conscience et tout langage véritable, réservant ces attributs à l’homme 
seul. La nature et le vivant non humain apparaissent donc comme des réalités muettes, explicables par les 
lois du mouvement, dénuées de sens propre et disponibles pour l’investigation humaine. 

 
Enfin, dans un troisième temps, Descartes confère à l’homme une place singulière et supérieure. 

Comme tout être vivant, il possède un corps soumis aux lois de l’étendue, mais il est aussi doté d’une âme 
pensante, immatérielle, qui constitue son essence véritable. L’homme est à l’intersection de deux 
substances : le corps, qui fonctionne comme une machine, et l’esprit, qui pense, doute, connaît et 
agit librement. Ce dualisme fonde la spécificité humaine et justifie la hiérarchie cartésienne : seul l’homme 
est sujet, tandis que la nature et les animaux sont objets. De cette position découle le célèbre projet de 
devenir « maître et possesseur de la nature » : en découvrant les lois du monde matériel, l’homme peut 
les mettre à son service, améliorer sa condition et transformer la réalité à son avantage.  

 
Ainsi, la nature est reléguée au statut de ressource et d’objet de science, tandis que l’homme, 

grâce à sa raison et sa liberté, s’élève au-dessus de tout le non-humain. 

 

Res cogitans (substance pensante) vs res extensa (substance étendue) 

Le corps humain lui-même est une machine​
Les animaux sont des "automates" sans âme 

C'est Descartes (1596-1650) qui, le premier, a défendu une conception mécaniste des êtres vivants. Pour 
lui, il n'existe pas de distinction entre les êtres vivants et les êtres non-vivants. Tous peuvent être assimilés à 
des machines, plus ou moins complexes. Les fonctions vitales découlent toutes naturellement de la seule 
disposition des organes qui composent la machine corporelle, à la manière des automates. 

 Par conséquent, pour le mécanisme, tous les phénomènes vitaux peuvent être expliqués en termes 
physico-chimiques. Il suffit pour cela de rapporter un événement à sa cause matérielle ou de l'inscrire dans 
une corrélation stable avec d'autres événements. Chaque événement s'inscrit donc dans une chaîne 
causale, en vertu du seul principe de causalité. 

Conséquences épistémologiques : 

La nature devient objet de connaissance rationnelle 

Elle est mathématisable, quantifiable 

L'homme, sujet connaissant, se pose face à la nature, objet connu 

Point crucial : dualisme sujet/objet 

B.​ La révolution scientifique 

Les XVIIe et XVIIIe siècles voient, en Europe, un essor considérable des sciences et des savoirs, qu’on 
a longtemps qualifié de « révolution scientifique ». Plus divers, plus varié, impliquant davantage d’acteurs 
que les seuls hommes de sciences, ce mouvement mobilise autant les États, les cénacles savants (comme 
les académies) que des artistes, artisans et ingénieurs. Les publics s’élargissent aussi sans cesse plus et 
sont mieux informés grâce à la circulation de l’imprimé. La République des lettres – encore élargie par la 
densification des correspondances, l’essor de la presse et les progrès de la traduction – participe de ce 
mouvement qui dépasse largement les moyens de contrôle et de censure des États. Avec l’élargissement 

6/18 



de l’horizon que procurent les nouvelles explorations et les nouveaux empires coloniaux et commerciaux, le 
théâtre de la science et de la soif de savoir des Européens devient proprement universel. Ce rapport 
renouvelé à la connaissance et au monde contribue puissamment à forger l’identité européenne 
contemporaine. 
 
Voir article complet EHNE  
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E
2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3
%A8cle 
 

Francis Bacon (1561 - 1626) défend la possibilité d'une connaissance scientifique basée uniquement 
sur un raisonnement inductif et une observation minutieuse des événements de la nature. Plus important 
encore, il soutenait que la science pouvait être atteinte par l'utilisation d'une approche sceptique et 
méthodique par laquelle les scientifiques cherchent à éviter de se tromper eux-mêmes. Bien que ses 
propositions les plus spécifiques concernant une telle méthode, la méthode baconienne, n'aient pas eu une 
influence durable, l'idée générale de l'importance et de la possibilité d'une méthodologie sceptique fait de 
Bacon un précurseur de la méthode scientifique. Cette méthode a constitué un nouveau cadre rhétorique et 
théorique dont les détails pratiques sont encore au cœur des débats sur la science et sur la méthodologie 
scientifique. 
 

La naissance de la méthode expérimentale. Au XVIIe siècle, les savants font de l'observation de la 
nature, de l'examen des faits et de la multiplication des expériences les fondements des connaissances. 
Des observations répétées et la formulation d'hypothèses permettent d'élaborer des lois et des théories, 
validées par induction. La méthode expérimentale s'impose en physique, en astronomie, mais aussi dans 
les sciences de la vie : après de nombreuses expériences, William Harvey établit définitivement la 
circulation du sang en 1628 (doc. 1). 
 

 
Des instruments de mesure et d'observation. Le XVIIe siècle est également caractérisé par l'invention et 

le perfectionnement d'instruments permettant de mesurer et d'observer le monde. Galilée améliore la lunette 
astronomique, tandis qu'Isaac Newton invente le premier télescope comportant des miroirs afin de capter la 
lumière. La mise au point du microscope permet l'observation des micro-organismes et des bactéries (doc. 
2). La connaissance des phénomènes météorologiques s'améliore également, en particulier avec l'invention 
du baromètre par Evangelista Torricelli, qui permet de mesurer la pression atmosphérique. 

 
L'essor d'un esprit scientifique entre en contradiction avec certains dogmes de l'Église. En 1633, 

Galilée, condamné par le Saint‑Office, doit par exemple abjurer publiquement l'héliocentrisme. De nombreux 
savants affirment l'autonomie de la science par rapport à la religion : on peut désormais se passer de Dieu 
pour expliquer les phénomènes naturels. 

Les recherches récentes soulignent toutefois la profonde continuité entre religion et science. Les 
scientifiques restent presque tous profondément croyants. Les ordres religieux, comme les Jésuites, sont 
d'ailleurs parmi les principaux acteurs de la Révolution scientifique. 
 
La science expérimentale transforme notre rapport à la nature 
La nature a des "lois" que la raison peut découvrir 
Projet baconien : "savoir c'est pouvoir" 
La technique devient moyen de domination de la nature 

7/18 

https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle
https://ehne.fr/fr/encyclopedie/th%C3%A9matiques/de-l%E2%80%99humanisme-aux-lumi%C3%A8res/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle/l%E2%80%99europe-des-savoirs-xviie-xviiie-si%C3%A8cle


C.​ Les Lumières : entre domination et remise en cause 

Au XVIII siècle, avec l'influence de la physiocratie et les réflexions sur l'agronomie, les techniques 
agricoles se perfectionnent et les cultures utiles à l'alimentation des populations se développent. 
Les ingénieurs ont contribué à élaborer des savoir-faire pratiques utiles au développement des 
Etats, à l'image de la cartographie ou de la construction des canaux, des ponts et des routes. Le 
perfectionnement progressif de techniques comme la machine à vapeur permet d'initier une 
première industrialisation. 
La société des lumières se passionne pour ces progrès scientifiques et techniques. Quelques rares 
femmes parviennent à trouver leur place en animant des salons ou en publiant les travaux de 
scientifiques étrangers, comme Émilie du Châtelet. Les périodiques scientifiques et les ouvrages de 
vulgarisation continuent de diffuser les découvertes tandis qu'apparaissent les dictionnaires et 
encyclopédies. Grâce à ces planches illustrées, l'Encyclopédie (1751 1772) de Diderot et 
d'Alembert donne autant sa place aux sciences qu’aux techniques. Enfin, la culture savante se 
diffuse par l'essor des musées et des cabinets de curiosités, ainsi que par le biais d'expériences 
publiques réalisées par des démonstrateurs dont certains sont des savants reconnus. Elles 
s'adressent à un public curieux constitué de nobles et de bourgeois. 
 
Inventorier, classifier, rationaliser la nature 
Nature = ressource à exploiter par la raison 
 
Rousseau : le contre-modèle 
 
La critique de la science et du progrès 
Dans son Discours sur les sciences et les arts (1750), Rousseau rompt avec l'optimisme des Lumières en 
affirmant que le progrès scientifique n'a pas amélioré la condition humaine, mais l'a corrompue. Il s'oppose 
frontalement à l'idée que la science libère l'homme : 

-​ Le développement des sciences et des arts a éloigné l'homme de sa nature originelle 
-​ Le progrès technique crée de nouveaux besoins artificiels qui asservissent l'homme 
-​ La connaissance scientifique ne rend pas l'homme plus vertueux 

 
L'état de nature comme référence critique 
Dans le Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes (1755), Rousseau décrit un 
état de nature où l'homme vit en harmonie avec son environnement, sans chercher à le dominer 
systématiquement. Cette vision contraste avec celle de ses contemporains : 

-​ L'homme naturel prélève ce dont il a besoin sans excès 
-​ Il n'y a pas de projet de transformation totale de la nature 
-​ L'harmonie primitive est rompue par la propriété et la technique 

 
Une critique de la rationalité instrumentale 
Rousseau conteste l'idée cartésienne et baconienne selon laquelle la science doit "rendre l'homme maître et 
possesseur de la nature" : 

-​ La raison calculatrice nous éloigne de nos sentiments naturels 
-​ L'exploitation méthodique de la nature accompagne l'aliénation sociale 
-​ Le "progrès" scientifique engendre l'inégalité et la dépendance 

 
Limites de sa critique 
Cependant, la remise en cause de Rousseau n'est pas une défense de la nature pour elle-même. 

8/18 



Sa critique vise d'abord les effets moraux et sociaux sur l'humanité Il ne développe pas une éthique 
environnementale. Son "retour à la nature" est davantage un idéal moral qu'écologique 
 
Influence sur le Romantisme 
 

IV.​ XIXe siècle: industrialisation et romantisme 

A.​ Le triomphe technique et l'exploitation 

Révolution industrielle : nature = réservoir de ressources 
Charbon, fer, machines : transformation radicale du paysage 
Auguste Comte et le positivisme : stade scientifique de l'humanité 
Marx : l'homme se réalise en transformant la nature par le travail 
 

« La philosophie positive est l’ensemble du savoir humain, disposé suivant un certain ordre qui permet 
d’en saisir les connexions et l’unité et d’en tirer les directions générales pour chaque partie comme pour le 
tout. Elle se distingue de la philosophie théologique et de la philosophie métaphysique en ce qu’elle est 
d’une même nature que les sciences dont elle procède, tandis que la théologie et la métaphysique sont 
d’une autre nature et ne peuvent ni guider les sciences ni en être guidées ; les sciences, la théologie et la 
métaphysique n’ont point entre elles de nature commune. Cette nature commune n’existe qu’entre la 
philosophie positive et les sciences. 

 
Mais comment définirons-nous le savoir humain ? Nous le définirons par l’étude des forces qui 

appartiennent à la matière, et des conditions ou lois qui régissent ces forces. Nous ne connaissons que la 
matière et ses forces ou propriétés ; nous ne connaissons ni matière sans propriétés ou propriétés sans 
matière. Quand nous avons découvert un fait général dans quelques-unes de ces forces ou propriétés, nous 
disons que nous sommes en possession d’une loi, et cette loi devient aussitôt pour nous une puissance 
mentale et une puissance matérielle ; une puissance mentale, car elle se transforme dans l’esprit en 
instrument de logique ; une puissance matérielle, car elle se transforme dans nos mains en moyens de 
diriger les forces naturelles[6]. » 

 
— Émile Littré, Auguste Comte et la philosophie positive 

B.​ la réaction romantique 

Par contraste, au xixe siècle les romantiques apprécient principalement la nature pour sa beauté, 
comme l’illustrent les nombreuses peintures de paysage et descriptions littéraires de forêts, de lacs et de 
rives. Cette appréciation esthétique nouvelle de la nature est étroitement liée au sentiment de sa disparition 
due à l’accélération de l’urbanisation et de l’industrialisation. En effet, la révolution industrielle a pour 
conséquence une pollution de l’air et de l’eau sans précédent. À l’origine, les enjeux de ce problème sont en 
grande partie locaux. Lorsque des désaccords apparaissent, ils sont réglés à l’échelle locale par des 
tribunaux ou des organes administratifs. Tout le monde n’est pas en mesure d’exiger réparation. Les 
ouvriers et la part la plus pauvre de la population souffrent démesurément de la pollution, tandis que ceux 
qui peuvent se le permettre s’installent dans les banlieues plus vertes, en plus haute altitude, et situées plus 
à l’ouest. 
Le sentiment de la nature : 
 
Wordsworth, Shelley en Angleterre 
En peinture : Caspar David Friedrich, Turner 
La nature comme source d'élévation spirituelle 

9/18 



Nostalgie d'une harmonie perdue 
 
Caractéristiques : 
 
Sublime de la nature (montagne, tempête, forêt) 
Critique de la civilisation industrielle 
Mais reste dans une approche contemplative et esthétique 
 

Vers la fin du xixe siècle, l’inquiétude au sujet de la nature croît parmi les citoyens aisés et éduqués. Ils 
forment des groupes de protection de la nature (ainsi que de la culture) à des fins esthétiques dans leur 
région – Heimat ou petite patrie. À l’époque de la montée du nationalisme, la préservation de la nature est 
de plus en plus souvent mise en avant en tant que cause patriotique. L’idéalisme antimoderniste et 
anticapitaliste informe une partie de la critique formulée par le mouvement patriotique au sujet de la taille 
des haies ou de l’intensification de la production agricole, par exemple. L’émergence des intérêts 
touristiques renforce le soutien local comme par exemple en Rhénanie, cœur du tourisme au xixe siècle, ou 
en France, contre l’exploitation minière des formations rocheuses pittoresques. Ces groupes montrent leur 
désaccord par des lettres adressées aux autorités, ou organisent des loteries afin de lever des fonds leur 
permettant d’acquérir des terres. 

 
L’une des idées les plus déterminantes pour la conservation de la nature au tournant du xxe siècle est 

la protection des « monuments naturels », des curiosités esthétiques et scientifiques d’histoire naturelle 
comme les vieux arbres ou les rochers pittoresques, ce qui s’ajoute au modèle bien établi de la 
conservation des monuments culturels. Hugo Conwentz, commissaire prussien pour la protection des 
monuments naturels, popularise cette idée en Allemagne et fait pression en faveur de son application dans 
toute l’Europe : les Européens doivent protéger la nature conformément à la conception européenne du 
paysage façonné par l’homme, plutôt que de s’aligner sur le modèle américain des grands parcs nationaux 
et de la préservation de grandes étendues sauvages (« wilderness »). 

V.​ XXe siècle: crises et remises en question 

A.​ La prise de conscience écologique 

Années 1960-70 : 
 
Rachel Carson, Silent Spring (1962) 
Club de Rome, Les limites de la croissance (1972) 
Premières alertes sur la destruction environnementale 
Hans Jonas : Le Principe Responsabilité (1979) 

B.​ Critiques philosophiques du dualisme 

Heidegger : critique de la technique moderne et de l'"arraisonnement" de la nature 

La nature comme "arraisonnement" (Gestell) 

Heidegger développe une critique radicale de la conception moderne de la nature, particulièrement dans 
ses textes tardifs comme "La Question de la technique" (1954). 

La nature réduite à un "fonds disponible" 

10/18 



Pour Heidegger, la modernité technique a transformé notre rapport à la nature : 

●​ La nature n'est plus perçue comme phusis (ce qui émerge et croît de soi-même), comme les Grecs 
anciens la concevaient 

●​ Elle devient un simple "fonds" (Bestand), un réservoir de ressources exploitables 
●​ La technique moderne "arraisonne" (stellt) la nature, c'est-à-dire la somme de se tenir disponible 

pour l'exploitation 

Exemple célèbre : Heidegger compare le moulin à vent traditionnel (qui s'adapte au vent) à la centrale 
électrique sur le Rhin (qui somme le fleuve de fournir de l'énergie). Le Rhin devient un simple fournisseur 
d'énergie hydraulique. 

Le dévoilement technique (Entbergung) 

●​ La technique moderne impose un mode spécifique de "dévoilement" de la réalité 
●​ Elle ne révèle plus l'être des choses, mais les transforme en objets calculables et contrôlables 
●​ La nature perd sa dimension de mystère et d'altérité 

La perte de l'être 

Dans "Être et Temps" (1927) et ses œuvres ultérieures, Heidegger montre que : 

●​ L'homme moderne a oublié la question de l'être (Sein) 
●​ La nature n'est plus un lieu d'habitation poétique mais un stock exploitable 
●​ Cette attitude technique s'étend à l'homme lui-même, devenu "ressource humaine" 

Une pensée non-anthropocentrique 

Contrairement à la tradition humaniste, Heidegger ne place pas l'homme au centre : 

●​ L'homme n'est pas le maître de la nature mais son "berger" (Hirt des Seins) 
●​ Il doit se mettre à l'écoute de l'être plutôt que de chercher à dominer 
●​ La véritable pensée est un "laisser-être" (Gelassenheit) 

Le danger et le salut 

Dans "La Question de la technique", Heidegger cite Hölderlin : 

"Là où croît le danger croît aussi ce qui sauve" 

●​ Le péril suprême est que l'arraisonnement technique devienne l'unique mode de rapport au monde 
●​ Mais c'est dans la compréhension de l'essence de la technique que peut naître un rapport plus 

authentique à la nature 

En résumé 

Pour Heidegger, la nature moderne n'est plus ce qui est mais ce qui est disponible pour. Sa conception 
vise à retrouver un rapport non-instrumental à la nature, où celle-ci puisse se révéler dans son être propre 
plutôt que d'être réduite à un simple objet de calcul et d'exploitation. 

11/18 



 
 
Deep ecology (Arne Næss) : valeur intrinsèque de la nature 
Écoféminisme : parallèle entre domination de la nature et des femmes 
Philippe Descola (que vous étudierez au prochain cours) : le "naturalisme" occidental n'est qu'une 

ontologie parmi d'autres 

C.​ L'Anthropocène 

Concept proposant que l'humanité est devenue une force géologique 
Remet en question la séparation nature/culture 
Climat, biodiversité : la "nature" n'est plus un "dehors" 
 

Deuxième partie: par delà nature et culture 
Introduction:  
Parmi les penseurs ayant le plus contribué à renouveler l'appréhension de ces deux catégories de pensée, il 
faut citer Philippe Descola, par exemple dans sa leçon inaugurale au Collège de France, « Anthropologie de 
la nature », prononcée le 29 mars 2001. « En apparence, en effet, l’anthropologie de la nature est une sorte 
d’oxymore puisque, depuis plusieurs siècles en Occident, la nature se caractérise par l’absence de 
l’homme, et l’homme par ce qu’il a su surmonter de naturel en lui. Cette antinomie nous a pourtant paru 
suggestive en ce qu’elle rend manifeste une aporie de la pensée moderne en même temps qu’elle suggère 
une voie pour y échapper. » À partir du cas des relations entre hommes et oiseaux (tribus Nungar 
d’Australie avec le cacatoès et le corbeau, Indiens Otomi du Mexique avec le vautour noir, Jivaros Achuar 
avec le toucan, ou encore les interrogations de Descartes, Locke et Leibniz à propos du perroquet), Descola 
relativise la dichotomie entre nature et culture dans la pensée occidentale comme une « manière parmi 
d’autres de classer les entités du monde en fonction des propriétés que l’on choisit de leur attribuer, et non 
comme l’étalon absolu par rapport auquel doivent être mesurées les variations culturelles. » Pour lui, 
l’approche naturaliste de la philosophie occidentale n’est pas la seule possible pour penser les relations 
entre humains et environnement : le totémisme, l’analogie ou l’animisme en sont d’autres. 
 
 

Seconde partie: analyse de l’oeuvre de Philippe Descola 
https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/ 

I.​ Le parcours de Philippe Descola 
 
étude de philosophie (ENS Lyon) 
Thèse d’ethnologie sous la direction de Claude Lévi-Strauss 
1976-1978 étude de terrain chez les Jivaros Achuar 
Postes à l’EHESS 
Chaire « Anthropologie de la nature » au Collège de France 
 

II.​ La composition du monde des Achuar 
 
Chez les Achuar-Jivaro, l'organisation sociale repose effectivement sur une distinction fondamentale entre 
consanguinité et affinité (relations par alliance). 

12/18 

https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/


 

A.​ Le système de parenté et d'alliance 

L'analyse de la guerre jivaro montre que celle-ci met en scène différentes modalités de la relation d'affinité 
selon un continuum du proche au lointain : affinité réelle des protagonistes de la vendetta, affinité potentielle 
des ennemis tribaux, affinité idéale des pourvoyeurs. 
 
Ce qui est remarquable dans le système achuar, c'est que l'affinité (les relations par alliance, par mariage) 
structure non seulement les relations de parenté mais aussi les relations politiques, et même les relations 
de guerre. L'affinité se décline selon plusieurs niveaux : 

-​ Affinité réelle : les alliés par mariage effectif, ceux avec qui on est apparenté 
-​ Affinité potentielle : ceux avec qui on pourrait s'allier mais avec qui on entretient aussi des relations 

d'hostilité (ennemis tribaux) 
-​ Affinité idéale : une catégorie plus abstraite qui englobe même les ennemis lointains 

 
Une société sans hiérarchie 
Comme tous les groupes de Haute Amazonie relevant de l'ensemble dit jivaro ou shuar, les Achuar n'ont ni 
chefferie ni hiérarchie statutaire institutionnalisée apte à organiser et gérer les rapports sociaux. 
Dans ce contexte, les relations de consanguinité et d'affinité deviennent les principaux organisateurs du 
social, en l'absence de structures politiques centralisées. C'est un système où la parenté est la politique, 
pourrait-on dire. 
 

B.​ Les non humains 

 
Les Achuar disent que la plupart des plantes et des animaux possèdent une âme (wakan) similaire à celle 
des humains, une faculté qui les range parmi les « personnes » (aents) en ce qu'elle leur assure la 
conscience réflexive 
 
Les plantes sont traitées comme des consanguins (des enfants), alors que les animaux chassés par les 
hommes sont des beaux-frères. 
 
Cette extension n'est pas métaphorique, c'est un système cohérent : ce sont les catégories élémentaires de 
la pratique sociale (consanguinité, affinité, aînesse, rapports entre clans...) qui servent à penser les relations 
entre les humains et des non-humains traités comme des partenaires de statut quasi-équivalent  
 

C.​ Conséquences pratiques 

Le sang joue un rôle prépondérant dans ces pratiques symboliques et établit avec Nunkui et des plantes 
telles que le manioc une relation de consanguinité. Les femmes achuar entretiennent donc avec leurs 
plantes cultivées (notamment le manioc) une relation analogue à celle qu'elles ont avec leurs enfants. 
Pour les animaux, c'est différent : ils sont traités comme des affins, des beaux-frères potentiels. C'est ce qui 
explique d'ailleurs la complexité des relations de chasse chez les Achuar - chasser, c'est aussi gérer une 
relation d'affinité potentiellement conflictuelle. 
Ce système montre comment, dans une ontologie animiste, les catégories de la parenté humaine 
structurent l'ensemble du cosmos social, humains et non-humains confondus. 

III.​ Généralisations 
 

13/18 



Description et comparaison des « ontologies » (présentée dans Par-delà nature et culture en 2005) 
 
En philosophie, l’ontologie est la grande question : « c’est quoi être ? ». Cela va plus loin que la 
métaphysique, ce concept issu d’Aristote n’étudie pas le sens d’être, mais les manières d’être. Comment 
vit-on ? Comment perçoit on son existence et celles des autres ? Comment comprend-on sa façon d’être au 
monde ? 
Comme être peut avoir plusieurs sens, c’est un peu sans fin… mais notre barbu propose un tableau pour 
résumer les 4 grandes manières de voir son être au monde. 
 

A.​ Naturalisme 

Selon Philippe Descola, seule la société naturaliste (occidentale) produit cette frontière entre soi et autrui, 
en introduisant l’idée de « nature » qui sous-tend implicitement une représentation du monde reposant sur 
une dichotomie entre nature et culture. La nature serait ce qui ne relève pas de la culture, ce qui ne relève 
pas des traits distinctifs de l’espèce humaine, et des savoirs et savoir-faire humains. Alors que cette nature 
(le monde physique) est fondamentalement universelle (les mêmes atomes fondent l'ensemble de l'univers, 
les mêmes lois et déterminismes fixent et s'appliquent à l'humain et au non humain), la culture différencie 
elle l'humain du non humain, mais également les sociétés humaines entre elles. Selon Philippe Descola, 
cette distinction serait à la fois occidentale et récente, résultat d’une histoire particulière ; elle n'existe pas 
dans les autres sociétés. Elle fonderait la difficulté occidentale à appréhender ces dernières 
 

B.​ Animisme 

Chez les Achuar, Philippe Descola observe autre chose. Il déterre donc la notion dualiste d’animisme pour 
expliquer leur manière d’être. 
Traditionnellement, l’animisme était vu comme une croyance primitive où des esprits peuvent exister aussi 
bien dans les êtres vivants que dans les objets, les pierres ou des éléments non perceptibles par l’humain. 
Une sorte de stade initial de la religion qui précède le fétichisme, puis le polythéisme, le monothéisme et 
enfin le triomphe de la pensée humaine libre. 
 
Les mythes amérindiens n’évoquent pas le passage irréversible de la nature à la culture, mais bien plutôt 
l’émergence des discontinuités « naturelles » à partir d’un continuum « culturel » originel au sein duquel 
humains et non-humains n‘étaient pas nettement distingués (p. 234). 
 
Il devient dès lors difficile d’imputer à ces peuples la conscience ou le pressentiment d’une distinction entre 
la nature et la culture homologue à celle qui nous est familière, mais que tout dans leurs façons de penser 
semble démentir (p. 235). 
 
Toutefois cette humanisation n’est pas complète, car ces sortes d’humains déguisés que sont les plantes et 
les animaux se distinguent précisément des hommes par leurs vêtures de plume, de poils, d’écailles ou 
d’écorce autrement dit par leur physicalité (p.229-230). 

C.​ Analogisme 

Deuxième ontologie de Descola, l’analogisme ferait une différence plus large basée sur les intériorités et les 
physicalités. On sépare donc les humains des non-humains, puisqu’ils sont physiquement différents (pas le 
même corps, pas d’usages similaires) et n’ont pas les mêmes caractéristiques internes non plus 
(conscience, mémoire, intentions…). 

14/18 



Comme dans le naturalisme, on classe donc le vivant et les choses selon des attributs physiques et 
mentaux. Par exemple, l’administration chinoise classait selon un système de correspondance par élément 
(eau, feu, bois, métal, terre). 
L’analogisme permet d’établir une « chaîne des êtres » faisant des liens entre les catégories. Cela peut 
aussi justifier une hiérarchie entre elles. On peut aussi exporter la composante d’un groupe à un autre 
groupe. Ainsi, les polythéistes romains s’appropriaient les dieux grecs ou égyptiens en faisant des analogies 
avec leur propre panthéon, comme Serapis ci-dessous. Idem pour les Phéniciens. 
Toujours présent aujourd’hui, c’était le mode de pensée le plus commun au monde, avant la Renaissance. 
 
Ex taoïsme: La conclusion qu’il faut tirer de cette Genèse chinoise est proprement fantastique. Nous 
autres, êtres humains, vivons à la surface d’un gigantesque être humain. Il y a similitude totale entre 
moi et l’univers. Tout ce qui vit entre ciel et terre a la même origine vivante. Et cette origine 
commune, a la même forme que moi. Ce n’est pas Dieu qui fait mon corps à son image, c’est 
l’univers qui est fait comme moi. Nous sommes tous des géants Pan Gu. 
 
 

D.​ Totémisme 

Le totémisme australien est issu d’une longue tradition remontant probablement à plus de 60.000 ans et a 
évolué en vase clos avec un minimum de contacts avec l’extérieur. 
 
Le totémisme serait l’ontologie la plus courante et traditionnelle chez les chasseurs-cueilleurs. Le concept 
était visiblement un fourre-tout des sociétés traditionnelles au XIXe et a donc beaucoup évolué. 
On voit donc une identification entre groupes humains et espèces animales en fonction de qualités en 
commun, qu’elles soient physiques ou intérieures, avec parfois un lien de parenté ou ancestral, mais aussi 
un caractère sacré du totem. Par exemple, un clan peut s’identifier au raton-laveur chez les Chicasaw selon 
Lévy-Strauss, ce qui conduit ce groupe humain à se nourrir lui aussi de poisson et fruits sauvages. L’être 
humain trouve un trait commun avec des éléments du monde préexistants. Pour Descola, ce modèle 
fonctionne bien chez les Aborigènes australiens et quelques peuples d’Amérique du Nord, mais ne 
correspondait pas du tout à son terrain d’études 
 
A l’inverse, dans le totémisme, ce n’est pas l’éclatement, ou l’émiettement en singularités qui menace, mais 
c’est la fusion sans ambiguïté au sein d’un collectif hybride d’individus (humains et non humains). Au cœur 
de cette ontologie se situe les êtres du Rêve, les êtres originaires, qui sont le plus souvent présentés « 
comme des hybrides d’humains et de non-humains déjà répartis en groupe totémiques au moment de leur 
venue. Ils sont humains par leur comportement, leur maîtrise du langage, l’intentionnalité dont il font preuve 
dans leurs actions, les codes sociaux qu’ils respectent et instituent, mais ils ont l’apparence ou portent le 
nom de plantes ou d’animaux et sont à l’origine des stocks d’esprits, déposés dans les sites où ils 
disparurent, et qui s’incorporent depuis dans les individus de l’espèce ou de l’objet qu’ils représentent et 
dans les humains qui ont cette espèce ou cet objet pour totem ». 
 
Du côté du totémisme, l’opposition nature-culture n’est pas plus opérante, des classes d’humains et 
de non-humains constituant un collectif hybride malgré la diversité des apparences. Le groupe 
totémique du cacatoès réunit, outre les cacatoès, des hommes, des pélicans, des moustiques, des 
baleines… Par conséquent, non seulement les hommes du totémisme ne conçoivent pas un 
domaine naturel distinct de celui des hommes, mais ils se pensent comme une émanation conjointe, 
avec des non-humains, d’essences (les « Êtres du rêve ») qui se sont incarnées dans diverses 
classes d’existants membres du même groupe totémique. 
 

15/18 



IV.​ Héritages 
 
La remise en cause de la position de l’homme en dehors de la nature ouvre de nombreuses perspectives de 
transformation de notre rapport au monde et, peut-être, de solutions à la crise actuelle de notre modèle 
socio-économique. 
 
Voir schéma​ https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/ 

 
 
Anthopocentrisme 
Un mot d’ordre, de type conséquentialiste : la nature, les êtres vivants n’ont pas de valeur en eux-mêmes ; 
ils sont considérés dans la seule mesure où leur destruction peut avoir des conséquences dramatiques pour 
les êtres humains, qui demeurent l’unique point de référence en éthique. 
 
Question : 
 
Avons-nous des obligations morales envers les générations à venir ? 
 
 Éthique des vertus écologiques 
Plutôt que raisonner en termes de règles et de devoirs, les théoriciens de l’éthique environnementale 
soulignent que la protection de la nature passe par une transformation de soi et de notre rapport au monde, 
et par l’acquisition de vertus comme l’humilité environnementale. 

16/18 

https://archeo-gallay.ch/recherches/descola-p-2005/


 
Zoocentrisme 
En un mot les zoocentristes veulent faire des animaux des sujets de droit- tout au moins les animaux 
pourvus d’un système nerveux central. 
 
Question : quel statut accorder aux animaux dépourvus de système nerveux central ? Que faire des 
espèces invasives qui menaces les écosystèmes ? Faut-il distinguer espèces menacées et espèces 
courantes ? 
 
Utilitarisme 
Les animaux doivent avoir des droits et être considérés comme des sujets moraux parce qu’ils ressentent la 
souffrance. 
 
Question : comment traiter les animaux sans système nerveux central ? 
 
Déontologistes 
La question n’est pas la souffrance des animaux, mais le fait que les animaux sont des fins en soi, des 
sujets de vie dont le développement est subordonné à une certaine finalité Si cette finalité ne peut 
s’accomplir. Si un animal ne peut se déployer librement, c’est qu’il a subi un mal. 
 
Question. Les êtres vivants non-animaux (plantes, champignons, bactéries aux autres unicellulaires) ne 
sont-ils pas, aussi des sujets de vie 
 
Biocentrisme 
Les biocentristes veulent faire reconnaître un statut moral à tous les êtres vivants et pas seulement aux 
animaux – considérant que tous les vivants possèdent une valeur intrinsèque, indépendante de leur utilité 
pour l’homme, parce qu’ils sont des centres téléologiques de vie. 
 
Question : comment l’homme peut-il survivre s’il doit respecter toutes les formes de vie ? Faut-il établir une 
hiérarchie morale entre les vivants. 
 
Écocentrisme ou land  ethics 
Les écosystèmes possèdent une dimension morale ; les individus ou les espèces qui les peuples autorisent, 
par exemple, à intervenir pour éliminer un nuisible. 
 
Question : comment s’articulent les écosystèmes locaux et l’écosystème terre ? si l’on reconnaît que les 
écosystèmes évoluent en permanence, ou s’agit-il se préserver ou de restaurer ? Ne risque-t-on pas de 
sacrifier les individus au profit du milieu et donc de sombrer dans un écofascisme ? 
 
Écologie profonde 
La plupart des éthiques environnementales s’avèrent tributaires d’une vision anthropocentrique. Une 
révolution métaphysique globale, une transformation radicale de notre vision du monde s’imposent, qui 
passe aussi bien par le politique que par les arts. Le débat rationnel est insuffisant. 
Question : concrètement, quelles sont les mesures proposées par l’écologie profonde (deep ecology). 
 
Écophénoménologie 
Nos éthiques reposent sur des conceptions métaphysiques qui ont engendré la crise écologique. Elles ne 
sont donc d’aucune utilité. Seule une conversion du regard peut permettre de reconnaître le sens moral de 
la nature. 

17/18 



 
  
 
Les diverses ontologies s’organisent en quatre quadrants où nous avons tenté de superposer les diverses 
ontologies définies par Descola. 
 
Le quadrant I regroupe des visions dominées par l’utilitarisme. On y trouve la position anthropocentrique et 
des visions plus ciblées centrées sur des domaines particuliers.  L’ontologie naturaliste se place à ce 
niveau. 
 
Le quadrant II    de l’éthique des vertus pourrait se rapprocher de l’analogisme qui établit des équivalences 
systématiques entre l’homme et le monde. 
 
Le quadrant III regroupe les ontologies biocentriques et écocentriques et trouvent certaines analogies dans 
l’animisme. 
 
Enfin le quadrant IV présente les exigences les plus fortes dans la perspective d’une écologie radicale. 
C’est à ce niveau que nous situons notre paradigme éco. 
 
Nous pouvons également introduire dans cette réflexion les grandes religions, une question non abordée 
par Descola. Nous voyons à ce niveau une opposition radicale entre les religions du Livre qui, 
historiquement, sont à l’origine du naturalisme et l’on soutenu et le boudhisme qui reste une philosophie 
laïque, qui ne peut que nous interpeller dans notre recherche d’un paradigme éco. 

A.​ L’anthropocène et la crise du capitalisme 

L’anthropisation continue de la planète depuis que Homo sapiens exerce sa sapiens sur la Terre a 
franchi un point de bascule avec le développement des énergies fossiles et le réchauffement climatique qu’il 
engendre. On n’est plus du tout dans le même registre que l’anthropisation de la forêt amazonienne ou que 
la transformation de l’Australie centrale par les feux de brousse des aborigènes. C’est pour cela que le 
terme qui est devenu courant d’anthropocène, s’il est intéressant parce qu’il définit un changement profond 
dans le rapport entre les humains et la Terre, a comme inconvénient qu’il dilue la responsabilité d’un 
système économique et politique, qui est celui qu’on a mis sur pied en Europe à partir de la révolution 
industrielle, avec un effet destructeur que n’ont pas les autres formes d’anthropisation. 

Descola appelle cela le ‘naturalisme‘ parce que le capitalisme a besoin de ce sous-bassement que 
nommé naturalisme ; c’est-à-dire cette distinction nette entre les humains et les non-humains, la position en 
surplomb des humains vis-à-vis de la nature. Alors là on peut parler de la nature comme une ressource à 
exploiter, comme un endroit animé par des phénomènes que l’on peut étudier, etc. Le capitalisme s’est 
greffé là dessus, le naturalisme est un bon terreau pour cela. Mais le capitalisme peut aussi se développer 
par transposition. C’est le cas en Chine, et même d’une certaine façon dans ce qu’a été l’expérience 
industrielle de l’Union Soviétique, fondée sur l’idée des humains démiurges transformant et s’appropriant la 
nature. Il y a là un sous-bassement singulier dans l’histoire humaine et dont le capitalisme est une des 
manifestations les plus exemplaires. 
 

B.​ Notre Dame des Landes, une mise en pratique ? 

 

18/18 


	Première partie: histoire (rapide) du concept de nature en occident 
	I.​La naissance du concept de nature: la physis grecque 
	A.​Chez les Présocratiques (VIe-Ve siècle av. J.-C.) 
	B.​Le tournant platonicien et aristotélicien 

	II.​La rupture médiévale et chrétienne: La nature comme création divin 
	A.​Changement de paradigme 
	B.​Conséquences 

	III.​La révolution moderne: maîtrise et domination 
	A.​La rupture cartésienne (XVIIe siècle) 
	B.​La révolution scientifique 
	C.​Les Lumières : entre domination et remise en cause 

	IV.​XIXe siècle: industrialisation et romantisme 
	A.​Le triomphe technique et l'exploitation 
	B.​la réaction romantique 

	V.​XXe siècle: crises et remises en question 
	A.​La prise de conscience écologique 
	B.​Critiques philosophiques du dualisme 
	C.​L'Anthropocène 


	Deuxième partie: par delà nature et culture 
	Seconde partie: analyse de l’oeuvre de Philippe Descola 
	I.​Le parcours de Philippe Descola 
	II.​La composition du monde des Achuar 
	A.​Le système de parenté et d'alliance 
	B.​Les non humains 
	C.​Conséquences pratiques 

	III.​Généralisations 
	A.​Naturalisme 
	B.​Animisme 
	C.​Analogisme 
	D.​Totémisme 

	IV.​Héritages 
	A.​L’anthropocène et la crise du capitalisme 
	B.​Notre Dame des Landes, une mise en pratique ? 



